# มรรคาสู่การหลุดพ้น

การประชุมนานาชาติศากยธิดาเพื่อพุทธสาวิกา ครั้งที่ ๑๒ "มรรคาสู่การหลุดพ้น" ณ เสถียรธรรมสถาน กรุงเทพมหานคร วันที่ ๑๒ – ๑๘ มิถุนายน พ.ศ. ๒๕๕๔

### © ลิขสิทธ์ 2011 ศากยธิดา

ไม่อนุญาตให้คัดลอก ถ่ายสำเนา หรือไปใช้ในทางใดทางหนึ่งหากใม่ได้รับอนุญาตอย่างเป็นทางการ ไม่อนุญาต ให้ถ่ายโอนข้อมูลส่วนใดส่วนหนึ่งของหนังสือเล่มนี้ไม่ว่าจะเป็นโดยทางอิเล็กทรอนิกส์ ถ่ายเอกสาร บันทึก หรือ จัดเก็บเป็นข้อมูลหรือเอกสารอิเล็กทรอนิกส์เพื่อการสืบค้น โดยไม่ได้รับอนุญาตเป็นลายลักษณ์อักษรจากองค์กร ศากยธิดา

## หมายเหตุผู้แปลและรวบรวมบทความภาษาไทย

เนื่องจากการแปลและรวบรวมเอกสารภาษาอังกฤษเป็นภาษาไทยในหนังสือเล่มนี้ จัดทำโดยอาสาสมัครจำนวน มากและโดยความเร่งค่วน เพื่อให้ทันการประชุม จึงอาจมีการผิดพลาดทั้งการพิมพ์และ/หรือ การแปล คณะ ผู้จัดทำและรวบรวมต้องขออภัยไว้ ณ ที่นี้ด้วย หากเกิดข้อสงสัยใด ๆ เกี่ยวกับเนื้อหาของเอกสาร กรุณากลับไป พิจารณาดันฉบับภาษาอังกฤษ บางส่วนก็ไม่สามารถแปลได้ทันจึงไม่สามารถรวมในเล่มนี้ได้

ขอขอบคุณอาสาสมัครทุกท่านจากทุกมุมโลกที่ได้แปล และกรุณาช่วยปรับแก้บทความในเอกสารเล่มนี้ โดยไม่ เห็นแก่เหน็ดเหนื่อย เพื่อให้พุทธสาวิกาจากทั่วโลกสามารถแลกเปลี่ยนความคิดเห็นและประสบการณ์ ขอให้ทุก ท่านที่ได้ช่วยงานจงได้รับผลบุญนี้ และจงมีความเจริญในธรรมตลอดกาล

# สารบัญ

| - พุทธสาวิกาผู้อาจหาญแห่งอินเคียโบราณ                                                                     |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Rupali Mokashi                                                                                            | 1    |
| - ภาพสะท้อนของผู้หญิงชาวจีนพุทธในเมืองแทงเจอแรง<br>Venita Tanusuwito                                      | 5    |
| - ศากยธิดา: งานขยายเครือข่ายพุทธสาวิกาทั่วโลก<br>Thich Nu Nhu Nguyet                                      | 7    |
| - ผลกระทบของศักดินาที่ยังหลงเหลือต่อฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่น<br>Aiko Mizuno                                 | 13   |
| - พุทธสาวิกาในสาธารณรัฐบูเรียตแห่งรัสเซีย (Buryat Republic, Russia)  Ayakova Zhargal                      | 17   |
| - สตรีในพุทธศาสนากับแนวคิดว่าด้วยจักรพรรคิ<br>Kustiani Kalis Sambikala                                    | . 21 |
| - ปุจฉาการสืบทอดในมุมมองของผู้หญิง; พุทธสาวิกาและอำนาจทางการเมือง<br>Wasfia Nazreen                       | . 27 |
| - ผู้หญิงและความเป็นผู้นำทางพุทธศาสนากับแนวความคิดอนัตตา  Eun-su Cho                                      | . 29 |
| - ทายาทธรรมที่ไม่ปรากฏ<br>Yu-chen Li                                                                      | . 35 |
| - ปุจฉา-การสืบทอดพุทธศาสนาทิเบตในมุมมองของสตรี<br>Jetsunma Tenzin Palmo                                   | 39   |
| - เรียนรู้เพื่อเป็นผู้นำและการเป็นผู้นำเพื่อเรียนรู้: เส้นทางแห่งการรู้ตื่นสู่ภาวะผู้นำ<br>Christie Chang | 43   |

| - รากเหง้าทางสังคมและศาสนาต่อความรุนแรงสตรีไทยและเอเชียตะวันออก                                  |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Bhikkhuni Rattanavali                                                                            | 49    |
| - พระภิกษุณีเถรวาทกับการพัฒนาสังคมให้ก้าวหน้า                                                    |       |
| Bhikkhuni Silananda                                                                              | 51    |
| - เศรษฐศาสตร์วิถีธรรม: วิถีสร้างสรรค์และการเปลี่ยนแปลงระบบความคิดโดยสติพิจารณา                   |       |
| Susmita Barua                                                                                    | 57    |
| - ความทุพพลภาพกับการเข้าถึงวัด                                                                   |       |
| Diana Cousens                                                                                    | 65    |
| - แม่พระธรณีและความเป็นแม่: ความสำคัญของผู้หญิงในฐานะแม่และผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม                 |       |
| Hsiao-Lan Hu                                                                                     | 69    |
| - เมตตาต่อโลก: "มนุษย์มิได้เป็นเจ้าของโลก หากแต่เป็นส่วนหนึ่งของโลก"                             |       |
| Bhiksuni Chuehmen                                                                                | 77    |
| - จิตสำนึกตระหนักรู้: จิตสำนึกด้านนิเวศวิทยา ในลังกาวตารสูตร พุทธศาสนามหายาน                     |       |
| Susan Su-chen Wu                                                                                 | 83    |
| - การไถ่ชีวิตสัตว์ในพุทธศาสนาได้หวัน: เมื่อพุทธจริยธรรม ชีวิตสัตว์ และระบบนิเวศวิทยามาบรรจบกัน   |       |
| Chialuen Chen                                                                                    | 91    |
| - ขอความสุขและความสบายจงมีแค่สรรพสัตว์ทั้งมวลโปรคทำสิ่งนี้ให้เป็นความจริงแก่ผองเพื่อนสัตว์ของเรา |       |
| Karma Tashi Choedron                                                                             | 93    |
| - การปฏิบัติกรุณา: การทำงานกับผู้ป่วยเอคส์ในประเทศกัมพูชา                                        |       |
| Beth Goldring                                                                                    | 101   |
| - ภิกษุณีและการพบกฎบัตรแห่งความเมตตา                                                             |       |
| Guo Cheen Shi                                                                                    | . 105 |
| - การสอนปฏิบัติธรรมในเรือนจำ                                                                     |       |
| Ranjani de Silva                                                                                 | 111   |

| Barbara Wright                                                                                                                                                                                                                                                                | 115 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - เพศ, พุทธศาสนา และการศึกษา: ธรรมะ และ การปฏิรูปสังคมภายในนิกายเถรวาท<br>Emma Tomalin                                                                                                                                                                                        | 121 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| - แม่ชีในพระพุทธศาสนาและการปฏิรูปการศึกษาในประเทศไทย<br>Monica Lindberg Falk                                                                                                                                                                                                  | 129 |
| · ศาสนศึกษาของแม่ชีที่วัดคงฮักในประเทศเกาหลี                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| Dong Geon Sunim                                                                                                                                                                                                                                                               | 135 |
| การรับรู้ ปณิธานและโอกาส: สตรีภูฏานกับทุนการศึกษาพุทธศาสนา                                                                                                                                                                                                                    |     |
| Tenzin Dadon (Snam Wangmo)                                                                                                                                                                                                                                                    | 139 |
| จากไซกุสู่กิกษุณี: ตำนานนักบวชสตรีชาวจีนมาเลเซีย<br>Ong Yee Choo                                                                                                                                                                                                              | 147 |
| การบูชาเจ้าแม่กวนอิมในได้หวันปัจจุบัน                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Ruting Xiao                                                                                                                                                                                                                                                                   | 149 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| - "ทำไมเราต้องเดิน" การเดินจงกรมและการเดินทางแสวงบุญ:<br>สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม                                                                                                                                                                 |     |
| สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม                                                                                                                                                                                                                          | 155 |
| สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม<br>Suellen S. Semekoski                                                                                                                                                                                                  | 155 |
| สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม Suellen S. Semekoski - การแสดงออกทางพุทธ เกี่ยวกับการบรรลุธรรม : สิ่งที่สตรีในวัดสามารถสอนชาวตะวันตก เรื่องความดีความบริสุทธิ์ (virtue)                                                                                  |     |
| สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม Suellen S. Semekoski - การแสดงออกทางพุทธ เกี่ยวกับการบรรลุธรรม : สิ่งที่สตรีในวัดสามารถสอนชาวตะวันตก เรื่องความดีความบริสุทธิ์ (virtue) Carol L. Winkelmann - การเดินทางของพุทธศาสนาสู่การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมในประเทศไทย  | 159 |
| Suellen S. Semekoski                                                                                                                                                                                                                                                          | 159 |
| สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม  Guellen S. Semekoski  การแสดงออกทางพุทธ เกี่ยวกับการบรรลุธรรม :  สิ่งที่สตรีในวัดสามารถสอนชาวตะวันตก เรื่องความดีความบริสุทธิ์ (virtue)  Carol L. Winkelmann  การเดินทางของพุทธศาสนาสู่การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมในประเทศไทย | 159 |

| - เมื่อความเงียบทำร้าย                                                                 |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Malia Dominica Wong                                                                    | 173 |
| - "อิสลาม" คือการสร้างสันติ                                                            |     |
| Bhikkhuni Lee and Bayatee Dueraman                                                     | 181 |
| - คุณแม่เทเรเซาและอุคมการณ์พระ โพธิสัตว์                                               |     |
| Karma Lekshe Tsomo                                                                     | 183 |
| - โครงการบวชอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน 1 แสนคน                                               |     |
| Boontha Leartthevorntham                                                               | 193 |
| - โครงการเสริมสร้างจริยธรรมของเด็ก ณ ศูนย์ศากยธิดา ประเทศศรีลังกา                      |     |
| Bhikkhuni Vijithananda                                                                 | 199 |
| - ศูนย์กัลยาณมิตร ถานเซียง: กรณีศึกษา                                                  |     |
| Zhen Yuan Shi                                                                          | 203 |
| - พุทธศาสนากับการเรียนการสอนทางด้านวิศวกรรมและวิทยาศาสตร์เชิงวัฒนธรรม                  |     |
| Marisol Mercado Santiago (with Alice L. Pawley, Donald W. Mitchell)                    | 205 |
| - กระบวนทัศน์กับผู้หญิงในพุทธกาล: กรณีศึกษางานประพันธ์ BIQIUNI ZHUAN (ชีวิตนักบวชสตรี) |     |
| Severina Angelova Balabanova                                                           | 209 |
| - การฟื้นภิกษุณีสังฆมณฑลในประเทศไทย: การศึกษาสำหรับสมณะและการก่อตั้งสายปฏิบัติ         |     |
| Tomomi Ito                                                                             | 211 |
| - วิถีหลากหลายเพื่อสนับสนุนการฟื้นภิกษุณีสงฆ์นิกายเถร                                  |     |
| Susan Pembroke                                                                         | 213 |
| - จุดเปลี่ยนของนักบวชสตรีแห่งศรีลังกา : จากพิธีกรรมทางศาสนาสู่พลังแห่งสังคม            |     |
| Hema Goonatilake                                                                       | 219 |
| - อุปสรรคของการประดิษฐานภิกษุณีสงฆ์ในเนปาล                                             |     |
| Bhikkhuni Dhammananda (Chatsumarn Kabilsingh)                                          | 227 |

| - พุทธศาสนิกโฉมใหม่และธรรมะทรงเครื่อง : พุทธศาสนาแปลง                            |     |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Lisa J. Battaglia                                                                | 233 |
| - ผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ (LGBTQ) สามารถบรรลุธรรมได้หรือไม่?                  |     |
| - พูกมหางเมกตากการเพท (LGB1Q) ๓ เมารถบรรสุธรรม เพทรอ เม?  Kulavir Prapapornpipat | 230 |
| Кишли 1 тараротпріраі                                                            |     |
| - ROBINA COURTIN: พุทธศาสนิกชนนอกแบบ                                             |     |
| Anna Halafoff                                                                    | 243 |
|                                                                                  |     |
| - คุณลักษณะบางประการของความเมตตา: มุมมองจากมรรคา                                 |     |
| Adrienne Cochran                                                                 | 245 |
| - มายา จิตเภท และการติดสิ่งเสพติด : จุดบรรจบและทางแยกของพุทธศาสนากับสุขภาพจิต    |     |
| Roseanne Freese                                                                  | 249 |
| Rosewine 1 reese.                                                                |     |
| - ปัจจัยส่งเสริมความเป็นผู้นำของแม่ชีพุทธในได้หวัน                               |     |
| Gui Hsiang Shih                                                                  | 255 |
|                                                                                  |     |
| - อัตชีวประวัติ                                                                  | 259 |

Rupali Mokashi

ตามการสำรวจสำมะโนครัวเมื่อปีค.ศ. 2001 ในประเทศอินเดียซึ่งเป็นดินแดนของพระพุทธเจ้า พบว่ามีสตรีนับถือศาสนา พุทธ 3,881,052คน คาดกันว่าผู้นับถือศาสนาพุทธที่เป็นสตรีทั่วโลกมีประมาณ 300,000,000 คน ซึ่งในจำนวนนี้ เป็น สมณะสตรีกว่า 130,000 คน ชุมชนที่เติบโตขึ้นเรื่อยๆ นี้ทรงความสง่าภาคภูมิด้วยอุบาสิกาและสมณะสตรีซึ่งเป็นส่วน สำคัญของสังฆมณฑลเกือบจะตั้งแต่แรกก่อตั้ง อย่างไรก็ตาม นอกเหนือจากเรื่องราวอันน่าประทับใจที่บันทึกไว้ในเอรี คาถา² ซึ่งเป็นเรื่องเกี่ยวกับการดิ้นรนและการบรรลุธรรมสำเร็จเป็นอรหันต์ของพระภิกษุณีในยุคแรกแล้วนั้น ยังไม่ปรากฎ หลักฐานทางประวัติศาสตร์ใดๆ อีก ดังนั้น บันทึกเรื่องราวของการมีส่วนแผยแผ่ธรรมะของพุทธสาวิกายุคแรกจึงมีแต่เรื่อง ของบุคคลที่กล่าวถึงในเอรีคาถาแต่เพียงอย่างเดียว

บทบาทของสตรีอินเดียโบราณที่อุปถัมภ์พุทธศาสนาส่วนใหญ่จะเห็นได้จากการวิเคราะห์ลักษณะสตรีที่มีชื่อเสียง ในคัมภีร์หรือตามแบบอย่างที่บันทึกไว้ในพระไตรปิฎก และทำให้ "สตรี" จริงๆ ถูกละเลย ฉะนั้น การอุปถัมภ์และการ สนับสนุนการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของสตรีจึงมักไม่ค่อยได้รับการกล่าวถึง และนี่คือสิ่งที่ขาดหายไปในประวัติพุทธ ศาสนา

ยุกโมริยะคือยุกที่ศาสนาพุทธได้ถือกำเนิดขึ้นมาและมีศักยภาพที่จะแผ่ขยายไปกว้างไกล พระเจ้าอโศกมหาราช เป็นผู้ริเริ่มสลักกำจารึกซึ่งภายหลังเป็นสิ่งที่นิยมทำกันมากในอินเดีย จารึกของผู้ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาจำนวนมากช่วย ให้เราสามารถเข้าใจพุทธศาสนิกชนโดยเฉพาะสตรีได้ดีขึ้น การศึกษาจารึกที่พบในเขตที่ราบสูงเดคคาน ในช่วงระหว่าง สตวรรษที่ 3 ก่อนคริสตกาลถึงคริสตศตวรรษที่ 12 เหล่านี้ช่วยให้เราได้ทราบถึงการอุปถัมภ์ศาสนาของสตรีกว่า 300 คนทั้ง ที่เป็นฆราวาสและสมณะ แม้การส่งเสริมศาสนาของสตรีเหล่านี้จะมีค่าแก่การระลึกถึง แต่รายงานฉบับนี้จะกล่าวเน้นถึง สตรีที่มีชื่อเสียงบางท่านเท่านั้นซึ่งแต่ละท่านมาจากต่างวรรณะในสังคมอินเดียโบราณในช่วงศตวรรษแรกๆ โดยท่าน เหล่านั้นได้มีส่วนสำคัญในการเผยแผ่พุทธศาสนา

จารึกที่มีชื่อเสียงบนเสาของพระเจ้าอโศกมหาราชที่เมืองอัลลาฮาบัคนั้นได้กล่าวถึง พระนางการุวากี มเหสีอันคับ สองของพระเจ้าอโศกมหาราช พระนางเป็นสตรีชาวพุทธคนแรกที่มีชื่อกล่าวถึงในจารึกของอินเคีย รูปแบบและเนื้อหาใน บันทึกเป็นคำบัญชาจากพระเจ้าแผ่นคินถึงเสนาบดี (Mahamantra) ให้บันทึกรายการสิ่งของที่พระราชินีทรงบริจาค จารึกนี้ จึงได้รู้จักกันในนาม The Queen's Pillar Edict

รูปแบบสถาปัตยกรรมต่างๆ เกิดขึ้นมาพร้อมๆ กับการแผ่งยายของพุทธศาสนาและการเติบโตของการค้าขาย ระหว่างเขตเดคคานและโลกตะวันตกซึ่งเริ่มมีมาตั้งแต่สตวรรษที่สองก่อนคริสตกาล สถาปัตยกรรมเหล่านี้ได้แก่ การ ก่อสร้างสถูป เจดีย์และวิหารในเทือกเขาสหยาทรี เช่น ที่ Karle, Bhaje, เมืองนาสิกและเมืองจุนนาร์ เป็นต้น ความจำเป็นที่ จะใช้สถานที่สำหรับบูชาและสำหรับพักอาสัยของพระภิกษุและภิกษุณีทำให้รูปแบบการก่อสร้างลักษณะดังกล่าวนี้มีมาก ขึ้นอย่างรวดเร็ว คำจารึกบอกเราว่า ความสำเร็จในสถาปัตยกรรมส่วนหนึ่งเกิดขึ้นจากเงินบริจาคของสตรีที่มาจากวรรณะ ต่างๆ เป็นที่น่าสังเกตว่า ราชินี พราวาสสตรี ภิกษุณีและแม้แต่หญิงงามเมืองล้วนมีส่วนร่วมบริจาคตามกำลังสรัทธา

สถูปที่งคงามแห่ง Sanchi ส่วนหนึ่งมาจากเงินบริจาคของพุทธสาวิกา 87 คน ซึ่งในจำนวนนี้มีเพียง Vakalaye Devi ท่านเคียวที่คูเหมือนจะเป็นเชื้อพระวงศ์ อีก 36 ท่านเป็นภิกษุณีและอีก 50 ท่านเป็นฆราวาสหญิง ได้แก่ Sondegva ผู้เป็น ภริยาของ Siharakhita<sup>6</sup>, Naga ผู้เป็นภริยาของ Kamdadi Gamiya Sethin (พ่อค้าแห่งเมือง Kandadi), Gharini (แม่บ้าน) Sijha จาก Virohakata, Sangharakshita<sup>7</sup> นักเรียนสตรีแห่ง Yasila<sup>8</sup>, และ Bhicchuni Kadi แห่ง Ujjaini<sup>9</sup> ซึ่งเป็นฆราวาสสตรีและ

1

ภิกษุณีที่มีชื่อบันทึกอยู่ในรายนามผู้บริจาคที่ Sanchi ผู้อุปถัมภ์ที่เป็นสตรีเชื้อพระวงศ์มีจำนวนทั้งหมด 35 คน นับเป็น จำนวนที่น้อยกว่าสตรีสามัญชน 210 คนและภิกษุณี 87 รูปเป็นอันมาก ซึ่งชี้ให้เราเห็นว่าสามัญชนเป็นกลุ่มหลักในการ ส่งเสริมศาสนาพุทธ

จารึกจำนวนหนึ่งได้แสดงให้เราเห็นถึงบรรยากาศทางเศรษฐกิจในยุคนั้น และแสดงให้เห็นถึงการมีไหวพริบทาง เศรษฐกิจของฆราวาสสตรีชื่อ Vishnudatta ผู้ได้วางแผนและใช้เงินลงทุนโดยบริจากเพื่อเป็นประโยชน์แก่สงฆ์ประมาณ 1700 ปีก่อน Vishnudatta Shakanika เป็นธิดาของ Saka Agnivarman และเป็นภรรยาของ Ganapaka (แปลตามตัวว่า "นัก บัญชี") ชื่อ Rebhila และเป็นมารดาของ Ganapaka (นักบัญชีเช่นเดียวกัน) ในถ้ำหมายเลข 10 ที่เมืองนาสิก บุคคลชื่อ Vishnuvarman มีชื่อบันทึกไว้ว่าได้บริจาคเงินเป็นธรรมบูชา<sup>10</sup> ในปีที่ 258 แห่งคริสตกาล<sup>11</sup> เงินบริจาคนี้ได้ถวายไว้เพื่อซื้อยา ให้กับภิกษุที่ป่วยทุกท่านที่พำนักอยู่ในวัดบนเขา Trirasmi<sup>12</sup> ในการร่วมบริจาคครั้งนี้ Vishnudatta ได้ลงทุนกว่า 3,500 กหาปณะ 13 โดยลงทุน 1,000 กหาปณะกับสมาคมช่างฝีมือ Kularika 2,000 กหาปณะกับสมาคมช่างฝีมือ Odayantrika 500 กหาปณะกับสมาคมช่างฝีมือที่ไม่ทราบชื่อ และอีกจำนวนหนึ่งกับสมาคมช่างฝีมือ Tilapippaka (ผู้ผลิตน้ำมัน) Odayantrika (คนงานดูแล การหล่อลื่นเครื่องจักรไฮโดรลิก) และอื่นๆ ผลประโยชน์ที่ได้จากเงินก็อนนี้จะนำไปใช้เพื่อประโยชน์ของสงฆ์ 15

จารึกของ Lavanika ในถ้ำหมายเลข 75 ที่ Kanheri บันทึกในช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 3 จารึกที่น่าสนใจนี้ได้ บันทึกเงินบริจาคสองก้อนที่ Lavanika ให้ไว้สองที่ คือ ถ้ำ Kanheri และวิหาร Ambalika Vihara ใกล้เมืองท่าเรือโบราณที่ชื่อ Kalyan Lavanika เป็นภรรยาของอุบาสกที่ชื่อ Sethi Achala จาก Kalyan เธอได้บริจาคถ้ำ ถังน้ำและถังอาบน้ำโดยอุทิศ กุสลให้ครอบครัวของเธออยู่เย็นเป็นสุข เงินบริจาคส่วนที่สองบันทึกว่าเธอบริจาคเงินจำนวน 300 กหาปณะให้กับพระภิกษุ ที่วิหาร Ambalika เพื่อใช้จัดหาจีวรให้กับพระภิกษุที่จักที่นั่น ที่ตั้งของวิหารนี้ ได้ถูกระบุไว้อย่างชัดเจนในจารึกว่า ตั้งอยู่ "ใกล้ Kalyan" แต่ไม่ได้มีการชี้ชัดลงไปว่าอยู่จุดใด เนื่องจาก Kanheri เป็นสถานที่มีชื่อเสียง จึงเห็นได้ชัดว่า Lavanika เลือก ที่จะให้มีชื่อเธอจารึกไว้ที่วิหาร Ambalika เพื่ออุบาสกอุบาสิกาอีกมากจะได้รับรู้ ยังมีการกล่าวถึงวัดอีกแห่งหนึ่งที่ Kalyan จากกำจารึกในถ้ำหมายเลข 32 ที่ Kanheri จารึกพราหม์นี้มีการบันทึกในคริสต์ศตวรรษที่ 2 มีพ่อค้าชื่อ Dharma, Kaliyanaka (อาศัยอยู่ที่ Kalyan และเป็นลูกชายของ Sivamitra) พร้อมกับ Budhaka และครอบครัวได้ถวายบ้านที่มีสองห้อง ชุดและห้องรับประทานอาหารให้แก้วิหารที่ Kalyan ในเขตพื้นที่ที่เรียกว่า Gandhari Kabhami ในอินเดียตะวันตก คำจารึกได้ ชี้ให้เห็นว่ามีสตรีเชื้อสายต่างชาติได้รับวิถีพทธธรรมไปเป็นหลักในการดำเนินชีวิต

ที่ Karle ต่างจากที่ Kanheri ซึ่งมีผู้บริจาคจำนวนมากมาจากเมือง Kalyana เพราะที่ Karle นั้น ผู้บริจาคส่วนใหญ่ อาศัยอยู่ที่ Dhenukakta ซึ่งหลายคนเป็นชาวโยนก<sup>20</sup> ที่นับถือศาสนาพุทธ เจดีย์งคงามที่ Karle<sup>21</sup> ได้บันทึกการบริจาคของ Mahamata ผู้เป็นภรรยาของ (นามของสามีได้สูญหายไป) จาก Dhenukakata ซึ่งจารึกไว้บนเสาต้นที่สิบในแถวซ้าย<sup>22</sup> เป็นไปได้ที่ว่า Mahamata จะมีเชื้อสายกรีก เพราะรายนามของผู้บริจาคที่เป็นผู้ชายชาวกรีกก็ถูกบันทึกไว้บริเวณนี้

นอกจากนั้น มีจารึกที่บันทึกว่าผู้บริจาคเป็นภิกษุณี ตามพระวินัย ภิกษุและภิกษุณีไม่สามารถมีทรัพย์สินไว้ใน กรอบครอง ดังนั้น พวกท่านจะต้องรวบรวมเงินบริจาคสร้างราวกั้นและเสาของวัดในถ้ำด้วยการขอบิณฑบาต ซึ่งเป็นสิ่งที่ สามารถทำได้ เพราะทำด้วยสรัทธาในศาสนา<sup>23</sup> ดังนั้น จึงมีบันทึกการบริจาคของภิกษุณีหลายท่านตามสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ ต่างๆ สิ่งนี้เองชี้ชัดถึงความแตกต่างระหว่างนักบวชหญิงในศาสนาเชนกับภิกษุณีในศาสนาพุทธ จารึกได้แสดงให้เห็นว่า ถึงแม้ว่านักบวชหญิงในศาสนาเชนจะมีอิทธิพลให้พราวาสจำนวนมากบริจาคเงินเพื่อใช้ในศาสนกิจเนื่องจากมีระบุไว้อย่าง ชัดเจนในบันทึกการบริจาค แต่นักบวชหญิงเหล่านั้นแทบจะไม่อาจถือได้ว่าเป็นผู้บริจาคหลัก ในทางตรงข้าม ภิกษุณีใน ศาสนาพุทธ เช่น Pavaitika Ponakisana<sup>24</sup> และ Bhikhuni Damila<sup>25</sup> มีชื่อบันทึกว่าได้ช่วยบริจาคตามสถานที่ต่างๆ หลายแห่ง

ยังมีการกล่าวถึงหญิงงามเมืองที่นับถือศาสนาพุทธในคัมภีร์พุทธศาสนา ในเถรีคาถากล่าวถึง Vimala และ Sarama สองพี่น้องที่เป็นหญิงงามเมือง Amrapali เป็นนางคณิกาที่มีชื่อเสียงของกรุงเวสาถี เมืองหลวงของคณะเจ้าถิจฉวี ธรรมเนียมการสนับสนุนพระศาสนาของหญิงงามเมืองดำเนินต่อเนื่องกันมาหลายศตวรรษ จารึกจากหมู่บ้าน Sannati<sup>26</sup> ที่ บันทึกไว้ตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 2 ได้กล่าวถึงนางรำชื่อ Govidasi<sup>27</sup> ที่มีส่วนร่วมในการก่อสร้างรั้ว และในอีกจารึกจาก หมู่บ้าน Sannati จากสมัยเดียวกันได้กล่าวถึงนางรำอีกคนที่ชื่อ Aryadasi<sup>28</sup> ซึ่งเป็นธิดาของ Nadiya Guda และ Nati Valuki โดยเธอมีส่วนร่วมในการก่อสร้าง mukhudika หรือห้องโถงทางเข้า

จะกล่าวโดยรวมแล้ว เรื่องราวของศาสนาพุทธจะไม่มีความสมบูรณ์หากเราไม่เข้าใจถึงการอุปถัมภ์พระศาสนา ของพุทธสาวิกาที่สามารถและอาจหาญเหล่านี้ แม้ว่าสตรีเหล่านี้จะมาจากคนละยุคสมัย จากหลายถิ่นฐานและมีฐานะทาง สังคมและเศรษฐกิจที่ต่างกัน แต่ท่านเหล่านั้นมีสิ่งหนึ่งที่เหมือนกันคือ การมีศรัทธาและความซาบซึ้งในคำสอนของพระ สัมมาสัมพุทธเจ้า

#### เชิงอรรถ

- 1 http://wcd.nic.in/stat.pdf
- 2 The *Therigatha*, often translated as *Verses of the Elder Nuns*, is found in the Khuddaka Nikaya, a collection of short works in the Sutta Pitaka. It consists of 73 poems, organized into 16 chapters.
- 3 Ashoka was an Indian emperor of the Maurya Dynasty who ruled almost all of the Indian subcontinent from 269 to 232 BCE.
- 4 Geographically, Deccan is a large plateau bounded by the Arabian Sea to the west and the Bay of Bengal below the Narmada River to the east. This area was known as Dakshinapatha in Sanskrit.
- 5 Annals of Bhandarkar Oriental Research Institute 34, p. 30; Corpus Inscriptionum Indicarum I-II-VI-B, p. 159.
- 6 Epigraphia Indica 10, p. 27, n. 177.
- 7 History of Dharma Shastra II-1, p. 272. Antevasisni means one who dwells near the teacher.
- 8 Epigraphia Indica 10, p. 33, n. 245
- 9 Ibid., p. 31, n. 226
- 10 Epigraphia Indica 10, p. 127, and Epigraphia Indica IV, p. 114.
- 11 This epigraph has been dated to the reign of Abhira king Ishvarasena.
- 12 Corpus Inscriptionum Indicarum 4, p. 114.
- 13 The term *karshapana* refers to a silver coin weighing about 34 grains. The *karshapana* mentioned here were probably those of the western *kshatrapas*, which appear to have circulated in Maharashtra during the time of Abhiras.
- 14 Corpus Inscriptionum Indicarum 4, p. 114, and Epigraphia Indica 10, n. 1137, p. 127.
- 15 Epigraphia Indica 10, p. 127
- 16 The Kanheri Caves are a group of rock-cut monuments located north of Borivalion in the western outskirts of Mumbai. These caves date from the first century BCE to the ninth century CE. In total, 109 caves have been excavated from the basalt.
- 17 Kalyan lies 53 km northeast of Mumbai.

- 18 *Ghokhale Shobhana, Kanheri Inscriptions*, pp. 98-101. The existence of monestries along the ancient trade route was not merely coincidence.
- 19 Epigraphia Indica 10, p. 104, n. 998. According to Shobhana Gokhale, Gandharikabhami was a residential quarter for Greeks in the ancient city of Kalyan. Even today, there is a small river called Gandhari, a tributary of the Kalu River, near Kalyan. The surrounding area is also known as Gandhari.
- 20 There is no unanimity about the origin of the Yavanas. There are various claims as to their origins, Ionia to West Asia.
- 21 This *chaitya* dates to first century BCE and is the finest type of early Buddhist caves. The *chaitya* contains a huge *stupa* and 37 richly decorated pillars. An inscription in the *chaitya* states that this is the foremost cave throughout Jambudvipa and says that it was completed by the moneylender Bhutapala of Vaijayanti. These caves are located 114 kms. from Mumbai.
- 22 Epigraphia Indica 7, p. 52 and pp. 83-84.
- 23 Epigraphia Indica 10, p. 369.
- 24 Ibid., p. 105, n. 1006. Ponakiasana's other title, theri (elder nun), indicating her senior status in the order.
- 25 Ibid. p., 106, n. 1013. Both these nuns made donations at Kanheri.
- 27 I. K. Sarma and J. V. Rao, Early Brahmi Inscriptions From Sannati (Harman Publishing House, New Delhi, 1993).
- 26 Sannatiis was a small village on the banks of the Bhimain Chitapurtaluk River located in Gulbarga District of Northern Karnataka.
- 28 Ibid.

Venita Tanusuwito

ชาวจีนพุทธที่อยู่อาศัยในเมืองแทงเจอแรง ประเทศอินโดนีเซีย ตั้งต้นศตวรรษที่ 17 ในช่วงระหว่างศตวรรษที่ 17 และ 18 ชาวพุทธจีนได้อยู่อาศัยอย่างหนาแน่นในบริเวณแม่น้ำ ซิสาดาเน (Cisadane River) ในตัวเมืองแทงเจอแรง ซึ่งใน ปัจจุบันได้ตั้งอยู่ในจังหวัดบันเทน (Banten) จากบริเวณดังกล่าวชาวจีนพุทธส่วนมากได้ย้ายออกมาอยู่นอกเมืองตาม พื้นที่ต่างๆของเมืองแทงเจอแรงเช่นเมือง เซเวน และ คัมพุง เมลายุ ด้วยเหตุผลที่ว่าชาวจีนพุทธนี้ได้อยู่อาศัยในเมือง แทงเจอแรงมาเป็นเวลายาวนานถึง 6 หรือ 7 ชั่วอายุคน พวกเขาได้ปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรมพื้นเมือง ซึ่งคนส่วนใหญ่ไม่ สามารถพูดหรือเข้าใจภาษาจีนได้อีกแล้ว การแต่งงานข้ามวัฒนธรรมเกิดขึ้นบ่อยครั้ง ซึ่งสามารถสังเกตได้จาก รูปลักษณะภายนอก ที่ไม่มีส่วนคล้ายคลึงกับชาวจีนอีกแล้ว ชุมชนชาวจีนนี้ถูกเรียกว่า ซินเบน (ซิน่า ซินเบน) คน ส่วนมากตกอยู่ในความยากจน การงานส่วนใหญ่เป็นงานเล็กๆน้อยๆ เช่น ทำนา หรือ ประมง มีเพียงส่วนน้อยเท่านั้นที่ สามารถหลุดลอกออกมาจากความยากจน และก่อตั้งร้านค้าหรือบริษัทขนาดเล็กได้

### ผู้หญิงชาวซินเบน

ผู้หญิงและเด็กในชุมชนซินเบนประสบความยากลำบากในการคำรงชีวิตซึ่งส่วนใหญ่เป็นผู้ที่มีการศึกษาต่ำ คังนั้นงานที่สามารถทำได้จะเป็นงานที่ไม่มีความสำคัญทางเสรษฐกิจ การขาดแคลนทักษะเป็นอีกเหตุผลที่ทำงานส่วน ใหญ่ที่ผู้หญิงเหล่านี้ทำก็คือ งานซักผ้า ขายขนมเล็กๆ น้อยๆ หรือช่วยสามีในนาข้าว ผู้หญิงในชุมชนนี้จะแบ่งภาระ ความรับผิดชอบทางการเงินในครอบครัว ในความเป็นจริงผู้หญิงเหล่านี้ทำงานหนักเพื่อหาเงินมากกว่าบรรดาสามี ถึงแม้ว่าจะเป็นผู้ที่ทำงานหนักแต่ก็ไม่สามารถหาเงินได้เพียงต่อความต้องการในครอบครัว พวกเขาได้รับเงินเพียง เล็กน้อยซึ่งไม่พอแม้แต่การซื้ออาหารและของใช้ในครัวเรือน ยิ่งไปกว่านั้นยังกระทบไปถึงการศึกษาของลูกๆ ซึ่งไม่ได้ รับการศึกษาในระดับสูง ท้ายที่สุดลงเอยเป็นผู้ไม่มีการศึกษาและยากจนเช่นเดียวกับพ่อและแม่

เนื่องจากไม่ได้รับความช่วยเหลือจากรัฐบาลทำให้สถานการณ์นี้ย่ำแย่มากขึ้น ชาวบ้านในชุมชนส่วนใหญ่ไม่ มีหนังสือรับรองการเป็นประชากรของอินโดนีเซียเพราะฉะนั้นจึงไม่มีบัตรประชาชนที่ถูกด้องตามกฎหมาย ซึ่งทำให้ เป็นเรื่องยากสำหรับพวกเขาที่จะมีใบสูติบัตร การประกันสุขภาพของผู้ยากจน และเอกสารอีกมากมายหลายอย่าง ในขณะนี้สถานการณ์เริ่มดีขึ้นในกลุ่มคนรุ่นใหม่เพราะหลายคนมีบัตรรับรองการเป็นประชากรอินโดนีเซีย

ผู้หญิงในหลายๆครอบครัวยังถูกกีดกันในเรื่องการศึกษาในระดับสูง พ่อแม่มักจะให้ความสำคัญแก่การศึกษา ของลูกผู้ชายมากลูกผู้หญิง การศึกษาของผู้หญิงมักจำกัดอยู่แค่ระดับชั้นมัธยมต้นหรือบางครั้งแค่ระดับประถมศึกษา เพราะไม่มีทักษะด้านการงานและไม่มีการศึกษา ทำให้ผู้หญิงเหล่านี้แต่งงานเมื่ออายุยังน้อย และเนื่องด้วยประเพณีพ่อ แม่หลายคนมักผลัดดันให้ลูกสาวแต่งงานเมื่ออายุยังน้อย

### การให้ช่วยเหลือ

ผู้หญิงในชุมชนซินเบน ต้องการความช่วยเหลือเป็นอย่างมาก ในด้านการฝึกทักษะในการประกอบอาชีพ เช่น ทักษะด้านการประกอบอาหาร ผลิตภัณฑ์งานฝีมือ หรือ การทำการเกษตร เนื่องจากไม่ได้รับการศึกษาและทักษะ ทำให้กลุ่มผู้หญิงเหล่านี้ไม่สามารถประกอบอาชีพที่เหมาะสมได้ มืองค์กรท้องถิ่นบางองค์กรได้เข้าไปช่วยเหลือใน ด้านการฝึกอาชีพ แต่การฝึกจัดขึ้นแค่นานๆครั้งเท่านั้น ซึ่งการฝึกทักษะนั้นต้องการความต่อเนื่องเพื่อให้เกิดการพัฒนา ด้านทักษะอย่างแท้จริงต่อกลุ่มผู้หญิง การฝึกอบรมไม่ควรเป็นแค่การฝึกทักษะด้านการงาน เช่นการอบขนม หรือเย็บ ผ้าแต่ควรมีการอบรมความตระหนักทางด้านสังคมและบทบาททางเพศ ชาวชุมชนไม่มีแผนที่เป็นรูปธรรมเกี่ยวกับ อนาคตของเขา พวกเขามีชีวิตอยู่ไปวันๆ เท่านั้นและคิดถึงเรื่องอนาคตน้อยมาก สาเหตุที่เป็นเช่นนี้นั้นไม่ใช่เพียงปัญหา ความยากจนแต่ยังประกอบด้วย รูปแบบทางความคิด (mindset)

เป็นที่รับรู้โดยทั่วไปว่าผู้หญิงนั้นมีบทบาทสำคัญในครอบครัว เนื่องจากบทบาททางการศึกษาส่วนใหญ่จะ เป็นหน้าที่ของผู้หญิง ดังนั้นเป็นเรื่องที่จำเป็นมากที่ผู้หญิงควรได้รับการศึกษา เพียงแค่ให้การศึกษาแก่ผู้หญิงยัง หมายถึงการให้การศึกษาแก่บรรดาลูกๆ ด้วย

นั่นหมายความว่าเราต้องให้ความสำคัญที่เพียงพอต่อการศึกษาของผู้หญิง ผู้หญิงไม่ควรถูกกีดกันทางด้าน การศึกษาแต่ควรได้รับโอกาสที่เท่าเทียมกันกับผู้ชาย เด็กๆเป็นผู้กำหนดอนาคต การศึกษาที่ดีของเด็กๆจะนำความ เปลี่ยนแปลงที่สำคัญมาสู่คนรุ่นต่อไป

โปรแกรมการอบรมที่ดีควรประกอบไปด้วยหลักสูตรการอบรมที่มีความหลากหลายทั้งทางด้านทักษะการ ปฏิบัติและทักษะทางความเชี่ยวชาญ การฝึกอบรมเกี่ยวกับสิทธิทางกฎหมายควรมีการจัดขึ้นเพื่อให้ชุมชนมีความรู้ที่ เพียงพอต่อสิทธิการเป็นพลเมือง โดยเฉพาะกลุ่มผู้หญิง สิ่งที่สำคัญที่สุดคือชุมชนควรถูกปลุกให้ตื่นจากการหลับที่ ยาวนาน และเริ่มมีความมั่นใจว่าการทำงานที่ยากลำบาก ถึงแม้ว่าจะมีอปสรรค แต่พวกเขาก็สามารถมีชีวิตที่ดีได้ Thich Nu Nhu Nguyet

บ่อยครั้งที่คนส่วนใหญ่มักคิดว่าผู้หญิงทำได้แต่เพียงขัดเกลาฝึกฝนตนเอง และไม่สามารถรับภาระหน้าที่ทาง พระพุทธศาสนาสำคัญใดๆ ที่จะสามารถทำให้พุทธธรรมเจริญรุ่งเรื่องขึ้นได้ อย่างไรก็ตามในช่วงระยะหลังที่ผ่านมานี้ พระภิกษุณีหลายรูปก็ได้แสดงให้เห็นว่าความตั้งใจที่จริงจังและวัตรปฏิบัติที่เข้มแข็งเสมอกันกับพระภิกษุสงฆ์ในภาระ การให้การศึกษาแก่พระภิกษุณีอย่างชาญฉลาดเพื่อที่จะรักษาและสืบทอดพระพุทธศาสนาได้อย่างน่าชมเชย ความสำเร็จอันสำคัญนี้จะถูกบันทึกไว้ในประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน

ประวัติศาสตร์ชี้ชัดว่าพุทธสาวิกาได้ทำตนให้เป็นที่ยอมรับมาหลายชั่วอายุคนแล้วและมีส่วนสนับสนุนการ พัฒนาพระพุทธสาสนาโดยทั่วไปอย่างมีนัยสำคัญ และโดยเฉพาะอย่างยิ่งในส่วนของสังฆะภิกษุณี อย่างไรก็ตามใน บางประเทศ พระภิกษุณีอาจยังไม่ได้รับโอกาสที่จะพัฒนาความสามารถของตนเองและเรายังมีความรู้ไม่มากนัก เกี่ยวกับภิกษุณีเหล่านี้ ศากยธิดาถือกำเนิดมาเพื่อจะขยายขอบเขตการบูรณาการพุทธสาวิกาทั่วโลก เป้าหมายไม่ได้ กำหนดเฉพาะเพียงการทำงานเพื่อสวัสดิภาพของสตรีเท่านั้นแต่เพื่อพระพุทธศาสนาทั่วโลกด้วย

การประชุมนานาชาติศากยธิดาเพื่อพุทธสาวิกา ครั้งที่ 12 ที่จะจัดขึ้นในกรุงเทพ เป็นโอกาสให้สตรีชาวพุทธ จากทั่วโลกได้ทบทวนการทำงานของตนเพื่อส่งเสริมพระพุทธศาสนาและสังคมภายใน 2 ปีที่ผ่านมา และยังเป็น โอกาสให้ธิดาของพระพุทธเจ้าได้แลกเปลี่ยนประสบการณ์เกี่ยวกับการสอนธรรมะ การสงเคราะห์สังคม และการ ส่งเสริมสถานภาพและบทบาทของสตรี โดยเฉพาะอย่างยิ่งภิกษุณีทั้งหลายในประเทศของตนและในเวทีนานาชาติ

เพื่อจะสืบต่อประเพณีของพุทธสาวิกาและโดยเฉพาะอย่างยิ่งเพื่อขยายขอบเขตกิจกรรมของพวกเขาต่อไป ผ่านเครือข่ายทั่วโลกของศากยธิดา สตรีชาวพุทธในโลกสมัยใหม่จะได้พิสูจน์ความรู้ความสามารถด้วยการทำงานใน หลากหลายหน้าที่ ส่วนใหญ่แล้วโดยผ่านกิจกรรมต่าง ๆ ของศากยธิดา บทความนี้จะเน้น:

1. หนทางทั่วโลกสู่-ศากยธิดา 2. การพัฒนาอย่างต่อเนื่องของศากยธิดา และ 3. ข้อจำกัดในปัจจุบันและ แนวโน้มในอนาคตของศากยธิดา

# เส้นทางทั่วโลกสู่ ศากยธิดา

สมาคมศากขธิดานานาชาติเพื่อพุทธสาวิกา ประกอบด้วยบุคคลทั่วไปที่มาจากหลากหลายวัฒนธรรม ศาสนา และเชื้อชาติ ดิฉันได้ประจักษ์แก่สายตาตนเองว่า ศากขธิดาเป็นดั่งศูนย์รวมของทุกสายแห่งการปฏิบัติ ไม่ว่าจะเป็น เถร วาท มหายาน และวัชรยาน โดยผู้หญิงจากทุกมุมโลกที่สนใจในพระพุทธศาสนา จากนิกายที่ศึกษาและเข้าใจใน พระพุทธศาสนาที่แตกต่างกัน มารวมตัวกันเพื่อแบ่งปันความรู้ ประสบการณ์อย่างไร้สิ่งกีดกั้น นับเป็นพัฒนาการที่ งดงามในประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนา การประชุมศากยธิดาได้เปิดโอกาสให้บุคคลที่สนใจพระพุทธศาสนา ไม่ ว่าจะเป็นภิกษุณี ภิกษุ ผู้หญิง ผู้ชายทั้งที่เป็นพุทธศาสนิกชนหรือเพื่อนต่างศาสนาได้มีส่วนร่วมการประชุม จึงนับเป็น การรวมตัวครั้งสำคัญทางประวัติศาสตร์ พวกเขาได้พิสูจน์ถึงสิ่งพิเศษที่เกิดขึ้นในโลกแห่งพุทธศาสนา กล่าวคือ การ เริ่มขอมรับผลงานต่าง ๆ ที่ พระภิกษุณีในอดีตได้ริเริ่มไว้และศักขภาพของรุ่นต่อ ๆ ไป พุทธสาวิกาเริ่มตระหนักรู้ถึง ความรับผิดชอบของตนเพื่อช่วยจรรโลงคำสอนอันสำคัญยิ่งขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ก็คือการเผยแร่ธรรมะ สม ดังพุทธธรรมที่ว่า "เพื่อประโยชน์สุข เมตตากรุณาต่อสรรพชีวิต" เป็นเรื่องที่จะต้องสังวรไว้ว่า เป็นเวลาหลายร้อย

ศตวรรษแล้ว ที่ไม่ได้มีการขอมรับศักยภาพของสตรี ซึ่งขณะนี้คิฉันเห็นว่าเมื่อผู้หญิงมีโอกาสมารวมตัวกัน สนทนา แบ่งปันประสบการณ์ในหลายๆ มิติ พุทธสาวิกาเหล่านี้ไม่ได้สอนเฉพาะพุทธธรรมแต่ยังให้การช่วยเหลือเกื้อกูลกันใน หลายๆ กิจกรรม เพื่อบรรเทาความทุกข์ของสรรพชีวิตทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับสากลที่เปี่ยมด้วยจิตวิญญาณ

ดิฉันขอเริ่มแบ่งปันด้วยเรื่องราวของตนเองในการเข้าร่วมกับศากชธิดา เมื่อราวปี1999 หลังจากจบหลักสูตร ปริญญาโทสองปีด้านพุทธศาสนศึกษาแล้ว ดิฉันได้สมัครเข้าศึกษาปริญญาเอกที่มหาวิทยาลัยเคลลี ในช่วงเวลานั้น ดิฉันได้มีโอกาสเข้าร่วมฟังการบรรยาย ของท่านพระภิกษุณี กามา เลคเช่ โซโม (Karma Lekshe Tsomo) ที่ มหาวิทยาลัยเคลลี ร่วมกับกลุ่มของภิกษุณีเวียดนาม ๘ ท่าน ซึ่งดิฉันประทับใจกับกลุ่มภิกษุณีเวียดนามที่เป็นเพียงกลุ่ม เล็กๆ แต่เปี่ยมด้วยความกระตือรือร้นนี้มาก หลังจากการบรรยายครั้งนั้นดิฉันและกลุ่ม ได้มีโอกาสสนทนา กับท่าน Lekshe และเราได้กลายเป็นเพื่อนกัน ท่านได้เชื้อเชิญพวกเราเข้าร่วมประชุมนานาชติศากยธิดาสำหรับพุทธสาวิกา ครั้ง ที่ ๖ ที่จะจัดขึ้น ณ ลุมพินี ประเทศเนปาลในปีถัดไป

นั่นคือครั้งแรกที่ดิฉันที่ได้เข้าร่วมประชุมกับศากขธิดาที่ประเทศเนปาล หลังจากฟังการนำเสนอในที่ประชุม
นั้น ผู้เข้าร่วมประชุมได้ถูกขอร้องให้วาดกวามกิดของตนลงบนกระดาษที่ให้ในแต่ละกลุ่ม ซึ่งเป็นสิ่งที่น่าสนใจและ
เบิกบานมากที่ได้เห็นธิดาของพระพุทธเจ้า เป็นจำนวนนับร้อย ที่จดจ่อกับการวาดแต่งแต้มสีสันและรูปร่างตาม
กวามกิดของตน มีหลายรูปภาพที่ทำให้ได้หัวเราะ มีภาพที่วาดรูปธิดาของพระพุทธเจ้าอุ้มโลก มีหลายรูปภาพเปี่ยมไป
ด้วยสาระลึกซึ้งของพระธรรม มีภาพหนึ่งเป็นรูปวิหารเล็กๆ เรียบง่าย ที่สวยงามตั้งอยู่บนเนินเขาที่ปกคลุมด้วยต้นไม้
และใบไม้ร่วงที่นั่นที่นี่ และมีนักบวชหญิงตัวน้อยถือหนังสือเดินไปโรงเรียนยามพระอาทิตย์เพิ่งขึ้น มีหลายรูปภาพที่
เป็นภาพสตรีพุทธจำนวนมากกล้องแขนเสมือนคั่งเป็นพวงมาลัยถวายความเการพต่อพระพุทธเจ้าทั้งสิบทิศ บางภาพ
แสดงนักบวชหญิงเดินข้ามหุบเขาหลายแห่งเพื่อไปยังภูเขาหิมาลัย เพื่อเข้าร่วมการประชุม หรือ นั่งสมาธิหันหน้าไปยัง
ภูเขาที่ปกคลุมด้วยหิมะ ภาพวาดที่เปี่ยมด้วยสีสันและความงามเหล่านี้ เป็นเสมือนโลกใหม่ และเปิดขอบฟ้าใหม่ขึ้นมา
ต่อหน้าต่อตา ฉันรู้สึกเป็นเพียงคนตัวเล็กๆ ที่แวดล้อมไปด้วย บรรดาสาสตราจารย์ นักวิชาการ วิทยากร และนักวิจัย ผู้
ที่มาจากมหาวิทยาลัย สถาบันวิจัย และสถาบันการเรียนรู้

ประสบการณ์ครั้งแรกที่ได้เข้าร่วมศากยธิดาเป็นเรื่องที่ลืมไม่ลงจริง ๆ เป็นทั้งกำลังใจ แรงบันดาลใจที่ยิ่งใหญ่ ทั้งในด้านการศึกษาและการปฏิบัติของดิฉัน ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา ดิฉันได้พยายามอย่างเต็มที่ที่จะเข้าร่วมการประชุม ศากยธิดา เพื่อได้เรียนรู้จากความแตกต่างในหลายๆ มิติที่ได้หยิบยื่นมา จากกลุ่มนักวิชาการและผู้เล่ารียนที่มากด้วย ความรู้ความสามารถ จากนักบวชโดดเด่นผู้อุทิศชีวิตเพื่อพระพุทธศาสนาที่เปี่ยมด้วยความกรุณาและความตั้งใจที่จะ ยังประโยชน์แก่ผู้อื่น และจากพิธีกรที่เก่งกาจ

๔ ปีหลังจากนั้น ในการประชุมศากขธิดาครั้งที่ ๘ ที่ กรุงโซล ฉันได้นำเสนอ เรื่อง "การศึกษาร่วมสมัยของ พระภิกษุณีสงฆ์ในเวียดนาม" และได้รับการตอบรับอย่างดี ความพยายามของคิฉันสัมฤทธิผล ศากขธิดาและโอกาสที่ หยิบขึ่นเป็นสิ่งที่ทำให้คิฉันได้พัฒนาศักขภาพของตัวเองในฐานะ นักเรียน นักวิจัย และพุทธมามกะ ดังที่ฉันและ นักบวชหญิงหลายท่านมีโอกาสมากมาย ได้รับความก้าวหน้าในการศึกษาพระพุทธศาสนา และแบ่งปันประสบการณ์ ให้กับผู้ปฏิบัติทั่วไป และยินดีต้อนรับสู่อ้อมแขนของศากขธิดา สำหรับพวกเราทุกคน ศากขธิดาได้ขยายพรมแคน กว้าง ออกไปยังผู้ปฏิบัติตามหลักพระพุทธศาสนาทั่วโลก

ในการประชุม ศากยธิดาครั้งที่ ๑๑ ที่ประเทศเวียดนามที่ใกล้จะถึงนี้ ศากยธิดาได้เติบโต ขยายกว้างออกไป ได้รับสนใจมากมายจาก นักบวชหญิงที่มีโอกาสน้อย ฆราวาสหญิงที่อยู่ไกลโพ้น และ เขตที่ปกคลุมด้วยหิมะ ซึ่งไม่ เป็นที่รู้จักของชาวโลก สำหรับพุทธศาสนิกชนทั่วไป ศากยธิดาได้ให้เสียงผ่านไปในความคิด ให้แสงสว่างกับชีวิต เปรียบเสมือน ตัวแทนเสาหลักให้กับชีวิตพวกเขา ฉันได้มีโอกาสถามผู้หญิงหลายๆ คนว่า อะไรคือ สิ่งที่ทำให้พวกเขา

สนใน ศากยธิดาบางคนได้ตอบว่า "ได้พบปะกับนักปฏิบัติที่ยิ่งใหญ่ที่ทำให้ฉันมั่นใจ ศรัทธาหนทางจิตวิญญาณของ ตัวเอง" พบอาจารย์นักบวชหญิงอย่างเช่น Jetsunma Tenzin Palmo และ พระภิกษุณี Karma Lekshe Tsomo ที่การ ประชุมศากยธิดาได้เป็นแรงบันดาลใจให้ฉันเป็นอย่างยิ่ง ท่านเปี่ยมไปด้วยความเมตตากรุณาแท้จริง ท่านไม่ได้แตกต่าง จากบุคคลทั่วไป ไม่ว่ารวยหรือ จน มีการศึกษา หรือไม่มีการศึกษา ท่านได้เปิดหัวใจของผู้คนเหล่านั้น ท่านทำงาน อย่างหนักที่จะช่วยพัฒนาศักภาพของผู้หญิง ให้กุญแจที่จำเป็นที่ให้พวกเขามุ่งหน้าไป และสูงยิ่งขึ้น อีกประการหนึ่ง ฉันอยากเพิ่มเติมบางสิ่งที่เกี่ยวกับ ภิกษุณี Karma Lekshe Tsomo ฉันก็ได้รับแรงบันดาลใจอย่างสูงส่งจากท่าน เช่นเดียวกัน ฉันนึกภาพไม่ออกว่า ฉันจะดำรงอยู่บนหนทางจิตวิญญาณ อย่างไร ถ้าปราศจากท่าน ท่านอ่อนน้อมถ่อม ตนมากๆ เมื่อท่านรับงานเขียนของฉัน ท่านบอกให้ฉันลบสิ่งที่สรรเสริญท่าน แต่เป็นความปรารถนาที่มั่นคงที่ฉัน ต้องการแสดงความรู้สึกและรักษาบรรทัดนั้นไว้ ฉันอยากใช้โอกาสนี้ บอกท่านว่าฉันรู้สึกปลื้มปิติอย่างที่สุดในสิ่งที่ ท่านได้กระทำ ฉันเห็นท่านทำงานอย่างหนัก ไม่ได้นอนเป็นเวลาหลายลืน เพื่อความสำเร็จของการประชุมศากยธิดา และ ความผาสุกของพุทธศาสนิกชนหญิงทั่วโลก

## การพัฒนาอย่างต่อเนื่องของศากยชิดา

ย้อนกลับไปเมื่อค.ศ.1987 การประชุมครั้งที่หนึ่งของศากยธิดาที่พุทธคยา นั้นเป็นวันประวัติศาสตร์ของ พุทธศาสนาที่พุทธสาวิกาทั้งที่เป็นนักบวชและพุทธศาวิกาได้มารวมตัวกันเป็นครั้งแรก

พุทธสาวิกาส่วนมากจะคำรงสมณะสารูปตามแบบฉบับท้องถิ่นของตนเองโคยไม่มีโอกาสสัมผัสวัฒนธรรม รูปแบบอื่น

แม้ว่าเป้าหมายของการประชุมครั้งที่หนึ่งพุ่งความใส่ใจไปที่ภิกษุณีและนักบวชหญิง แต่ศากยธิดาก็ใจกว้าง ร่วมพุทธสาวิการูปแบบอื่นๆในการประชุมอีกด้วย ใครก็ได้ที่สมัครใจอยากเข่าร่วมประชุม ไม่ว่าจะเป็นนักบวช หรือไม่ สถานะทางสังคมเน้นอย่างไรนับถือศาสนาอะไรอยู่ หรืออยู่มุมไหนของโลก การประชุมทุกครั้งก็จะปรากฏ ผู้คนจากเอเชียจากประเทศตะวันตกสร้างความสัมพันธ์อันอบอุ่นด้วยไมตรีจิตมิตรภาพอย่างไม่เคยคิดฝันมาก่อน แม้ว่า จะผ่านการกระทบกระเทือนอย่างรุนแรงจากลัทธิล่าอาณานิคมมาก็ตาม

พลังแห่งพุทธประเพณีได้ก้าวล้ำหน้าอุปสรรคทุกชนิดและเชื่อมใจของผู้คนเข้าไว้ด้วยกัน ฝ่าภูมิหลังของ ชีวิตที่แตกต่างกันมาหลอมรวมกันได้ด้วยจิตพทธ

หกปีถัดจากการประชุมครั้งแรก ศากขธิดาได้จัดประชุมครั้งที่สามที่โคลัมโบประเทศศรีลังกา มันเป็น ปรากฏการณ์เหลือเชื่อของชาวพุทธศรีลังกา เพราะว่าผ่านมานับเป็นพันปี พุทธประเพณีของภิกษุณีขาดหายไปจาก ประเทศนี้ได้กลับฟื้นคืนการสืบสานต่อมาได้ ด้วยการอุปถัมภ์ของศากขิดาและพุทธสาวิกาที่กล้าหาญจำนวนหนึ่ง จนถึงวันนี้มีภิกษุณีที่ผ่านการอุปสมบทเต็มรูปแบบถึง 500 รูปและจัดตั้งศากขธิดาสาขาศรีลังกาที่เป็นศูนย์รวมของ นักบวชหญิงที่โคลัมโบ ปรากฏการณ์นี้ถือเป็นก้าวสำคัญภายใต้การผลักดันของศากขธิดา

ตลอดระยะเวลาหลายปีต่อมา ศากยธิดากี้ยังคงจัดประชุมนานาชาติ ณ ประเทศต่างๆ แม้จะต้องผ่าน อุปสรรคมากมหาศาลที่อยากจะยกตัวอย่างที่เด่นชัดมากคือ การจัดประชุมนานาชาติที่ประเทศมาเลเซีย เมื่อ ค.ศ. 2006 การประชุมอยู่ในแดนมุสลิม ผลที่ได้คือมีการสนทนาแลกเปลี่ยนความเข้าใจในวัฒนธรรมระหว่างกัน หลอม ความต่างแห่งความเชื่อเข้ามาสู่ความเน้นภราดรภาพระดับสากล

ในปีค.ศ. 2009 ศากยธิดาจัดประชุมครั้งที่ 11 ณ ประเทศเวียดนาม มีพุทธสาวิกาเข้าร่วมประชุมสามพัน คน จัดเป็นการประชุมที่ยิ่งใหญ่ที่สุดของบันทึกการประชุมของศากยธิดา ในการประชุมครั้งนั้น ทั้งฝ่ายวัดและฝ่ายกฤหัสถ์ได้ร่วมมือกันจัดประชุม เรียนรู้ร่วมกัน เบิกบานด้วยกัน มันสื่อความประทับใจในศากยธิดาในฐานะสามาคมมากขึ้น และความเป็นนานาอรรถประโยชน์โดยมีผู้เข้าร่วมชาว เวียดนาม 70 คนที่กล่าวยืนหยัดนานาคุณของศากยธิดาที่มีต่อประเทศเวียดนาม

ทุกวันนี้ พุทธศาสนาต้องเผชิญกับความท้าทายใหม่ๆสังคมรูปแบบใหม่ เศรษฐกิจ และผลกระทบจากการ เปลี่ยนทางการเมืองที่ส่งผลกระทบมายังสังคมและประเพณีชาวพุทธทั้งโลก และผลพวงจากกระแสเศรษฐกิจ ขาลงระดับโลก รวมถึงหายนะภัยจากธรรมชาติที่กระทบผู้คนจำนวนล้าน แต่กระนั้นศากยธิดาก็ยังคงพลังคึงคูคความ สนใจจากพุทธสาวิกานับเป็นอย่างเช่นเคย พุทธสาวิกาที่มาประชุมนั้น มีทั้งนักวิจัย นักศึกษา นักปฏิบัติธรรมจากทั่ว มุมโลกปัญญาชน ชาววัด และพุทธบริษัททั่วไปเข้ามาร่วมอภิปรายประเพณีที่มีผลกระทบต่อความเป็นอยู่ของชีวิต รวมถึงบทบาทของสตรีในสังคมทันสมัย และโอกาสที่สตรีจะอุปสมบท ซึ่งเน้นเรื่องท้าทายของสตรีอยู่ในปัจจุบัน ทั้งๆที่เป็นบทบาทที่พุทธสาวิกาพึงได้พึงมีจากอดีตจนปัจจุบัน

โลกที่เราอยู่ทุกวันนี้เผชิญกับความท้าทายใหม่ๆบางภาคส่วนของโลกกำลังเผชิญกับความลุ่มสลายทาง
คุณธรรม โลกทุกวันนี้ต้องการประชากรจำนวนมากที่จำเป็นต้องรื้อฟื้นจิตวิญญาณฝ่ายบวก เช่นความกรุณา ความ
ซื่อสัตย์ ความไม่คุร้าย ความไม่เห็นแก่ตน รวมทั้งจิตที่รักความสงบสันติ ผ่านการประชุมประจำสองปี บทบาทของ
ศากยธิดาต่อโลกทุกวันนี้คือปลุกให้คนได้ตื่นขึ้นมาแสวงหาความสงบจากภายใน หรือหาคุณค่าของความเป็นคนตาม
แผนที่ธรรมของพระพุทธเจ้า

อันที่จริงโลกนี้มีพุทธสาวิกาถึง 300 ล้านคน ที่ยังคงเป็นฐานพลังอำนาจแห่งความดีงามในโลก พุทธสาวิกา เหล่านี้ต่างระดมความพยายามที่จะซ่อมพลิกฟื้นความพิการของสังคมด้วยความกรุณาอันที่จริงเธอคือพลังแห่งการ เปลี่ยนโลกอย่างแท้จริง กล่าวโดยนัยนี้ สากยธิดาได้กลายเป็นเครือข่ายสำคัญที่จะรวมพลังฝ่ายบวกเข้าไว้ด้วยกัน เผื่อ ที่จะหล่อหลอมให้การศึกษาในการทำสิ่งดีๆให้กับโลก

จากความจริงที่ว่า สากขธิดาได้เปิดสาขาใหม่ๆในอเมริกาเหนือและยุโรปและเอเชีย ซึ่งนับว่าเป็นสัญลักษณ์ แห่งการพัฒนาองค์กร มีงานที่พิมพ์เผยแพร่ออกเป็นประจำได้แก่ สากขธิดา:บุตรีของพระพุทธเจ้า (1998)ซัสเตอร์ผู้ สันโดษ ประเพณีของจริยธรรมสองวัดของผู้หญิง(1996) พุทธสาวิกาพลังสร้างเสริม : ว่ายทวนกระแส (2000) รวม โลกเป็นหนึ่ง : อุโฆษจากพุทธสาวิกาผ่านรุ่นสู่รุ่น (2006) ออกจากเงามืด : พุทธสาวิกาพลังใหม่ของสังคม(2006) พุทธสาวิกากับความเป็นธรรมของสังคม(2004)เหล่านี้แค่เป็นส่วนเล็กๆที่ปรกกฎตามแผงร้านขายหนังสือและชั้น ห้องสมุดทั่วโลก ชักนำให้ผู้อ่านที่อยู่ในบรรยากาศทางวิชาการและมิติสาธารณะได้รู้จักพลังและการมีส่วนร่วม ผลักดันกิจกรรมเชิงบวกของนักบวชหญิง สิ่งตีพิมพ์เหล่านี้ล้วนเป็นภาพสะท้อนจากสากขธิดา

# ความถดถอยในยุคปัจจุบันและความคาดหวังในอนาคตที่มีต่อสากยธิดา

คู่ขนานไปกับความสำเร็จของศากยธิดา ก็ยังคงมีมิติที่ถดถอยให้เห็นอยู่

ประเด็นแรก ศากขธิดาเปิดตัวมา 24 ปีแล้ว ศากขธิดาให้โอกาสกับสตรีจากประเทศกำลังพัฒนาเข้าร่วม ประชุมทวิภาคีเป็นการกระตุ้นให้สตรีมีส่วนร่วมในสังคม และช่วยแก้หลากหลายปัญหาที่เผชิญอยู่ ณ ประเทศของ ตนถึงกระนั้น รายงานที่นำเสนอในที่ประชุมศากขธิดาก็เป็นเรื่องปริชัติเป็นส่วนใหญ่ ที่ประชุมยังไม่เคยสัมผัสกับ พุทธสาวิการุ่นเยาว์ซึ่งแสดงถึงความก้าวหน้าแห่งการศึกษาและการปฏิบัติถ้าดูผิวเผินการประชุมศากขธิดาช่วยเพิ่ม เครดิตแก่งานวิจัยของผู้หญิงแต่ถ้าดูขั้นลึกแล้ว นักบวชหญิงต้องการให้มีการอภิปรายร่วมที่เกี่ยวพันกับผลของการ ปฏิบัติ อย่างน้อยก็มีการผลิตสำนักปฏิบัติธรรมใหม่ๆที่จะช่วยขัดเกลาลูกผู้หญิงให้ทุนให้สวัสดิการที่เอื้อเฟื้อต่อการ ปฏิบัติธรรม โดยเฉพาะในประเทศที่ด้อยพัฒนากว่า และเรื่องอื่นๆทำนองนั้น

ประการที่สอง การประชุมศากยธิดาได้เปลี่ยนประเทศเจ้าบ้านทุกสองปี จริงๆแล้วได้ให้โอกาสแก่พุทธ สาวิกาที่จะพบกันอภิปรายร่วมกันถึงผลสำเร็จที่ผ่านมาในระยะสองปี แต่ผลปรากฏว่าการอภิปรายกลับเป็นเรื่อง ธรรมดาทั่วไปไม่โดดเด่นเป็นความหลังให้พุทธสาวิกาจากประเทศด้อยพัฒนาเหล่านั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นองค์กร ที่สามารถให้คำปรึกษาเกี่ยวกับการปฏิบัติและเป็นศูนย์รวมเครือข่ายของพุทธสาวิการะดับโลก ยกตัวอย่างไม่มี หลักสูตรการอบรมระยะสั้นระยะยาวสำหรับนักบวชรุ่นเยาว์และคฤหัสถ์วัยรุ่นเพื่อพัฒนาทักษะที่จำเป็นของเธอ เหล่านั้นเช่นการพัฒนาองค์กร การบริหารปัญหาเฉพาะหน้า ทักษะในการบริหาร และทักษะอื่นๆที่น่าจะให้คำตอบ มากกว่าที่เธอได้จากชุมชนของเธอเอง

ประการที่สาม ศากขธิดาจะด้องการระดมทุนเพื่อสนับสนุนกิจกรรมที่หลากหลาย และหวังใจว่าอุปถาก ระดับเครือข่ายจะสามารถบริหารระบบการเงินให้ศากขธิดา โดยเฉพาะสาขาที่ตั้งตามประเทศต่างๆ และด้องเป็นเรื่อง องค์กรชุมชนที่มีฐานะการเงินมั่นกง ถ้าทำได้สมาชิกของศากขธิดาก็จะผลิตโครงการใหม่ๆเพื่อสนับสนุนและอบรม พุทธสาวิกาเพื่อให้เป็นแหล่งทรัพยากรบุคคลผู้มีความสามารถในมิติต่างๆ โดยมีสตรีเป็นผู้ทำบทบาท

ถ้าสิ่งเหล่านี้เป็นจริงได้ ศากขธิดาก็ไม่ต้องขึ้นกับความเป็นสมาชิกและการทอดผ้าป่าเป็นครั้งคราว แต่ทว่า จะมีแรงสนับสนุนไปยังสมาชิก วัดของผู้หญิง สำนักปฏิบัติธรรมและโครงการอื่นๆที่ต้องเผชิญกับความยากลำบาก นานาโดยเฉพาะในสภาพที่โลกกำลังเผชิญกับเศรษฐกิจตกต่ำ

ประการที่สี่ สากยธิดาต้องการขยายบทบาทไปยังพื้นที่ภูมิสาสตร์ให้ครอบคลุมมากขึ้น เพื่อจะเข้าถึง ประชากรที่มีสภาพที่แตกต่างกัน แต่ทว่าอันที่จริงเป้าหมายนั้นเป็นไปได้โดยอาสัยสื่อสารมวลชนเช่นอินเตอร์เน็ต สมาคมอาจขยายสิ่งตีพิมพ์ด้วยหลากหลายภาษาให้คลุมอาฉาบริเวณทั่วโลก โดยเฉพาะจุดมุ่งเน้นความสนใจคือที่แถบ เอเซียที่พุทธสาวิกาอาสัยอยู่จำนวนมากโดยมีสภาพแวดล้อมไม่เอื้อให้เข้าใจพุทธธรรม สากยธิดาอาจขยายพันธกรณี ไปยังสวัสดิการของสังคมต่างๆ เช่น จัดตั้งสูนย์ดูแลสุขภาพ สูนย์การศึกษา สูนย์ปฏิบัติธรรมปลีกวิเวกและโครงการ เสรษฐกิจพอเพียงหลักสูตรสมาธิภาวนาและโครงการสนับสนุนการอุปสมบทของสตรี

ประการที่ห้า หลายคนคาดหวังว่าสากยธิดาจะตั้งสูนย์การเรียนรู้สำหรับพุทธสาวิกาในสภาพที่ต่างๆ บางคน แอบหวังเอามากๆเพราะตนเองก็อยากจะเข้าร่วมบทบาทสร้างสังฆะภิกษุณีและรวมนักบวชสตรีเข้าด้วยกัน บุคคล เหล่านี้ยื่นคำขอมาที่สากยธิดา ให้ช่วยแปลสิ่งตีพิมพ์ที่ทำเสนอในการประชุมทุกครั้งเป็นหลากหลายภาษา และให้ กำลังใจแก่สตรีผู้สอนธรรมและนักวิชาการที่มีประสบการณ์ ให้เข้าร่วมกับสากยธิดาเพื่อเป้าหมายในการเผยแพร่คำ สอนของพระพุทธเจ้าให้ไปสู่มวลชน แน่นอน เรามีบุคคลตัวอย่างเช่น คริสตี ชาง (Christie Chang) กามา เลกเซ โซโม (Karma Lekshe Tsomo) และคณะจิตอาสาซึ่งได้ทุ่มเทพลังทำกิจกรรมเพื่อเป้าหมายดังกล่าวอยู่แล้วแต่เรายัง ขาดผู้อุปถัมภ์ซึ่งเห็นด้วยกับเป้าหมายและประทับใจในคุณค่าของสากยธิดา ดังนั้นเราน่าจะไปเยี่ยมสตรีที่ดับอารมณ์ ขัดแย้งต่างๆ เช่น ริษยา มีอัตตาสูง และยึดติด เชิญเธอเหล่านั้นเข้ามาสนับสนุนเพื่อก่อกรรมที่เธอเองก็รักและผสาน การร่วมมือกันให้เกิดพลังพุทธสาวิกาที่ยิ่งใหญ่เป็นหนึ่งเดียวของสังคมโลก

ฉันเชื่อว่า การจัดประชุมศากยธิดาครั้งที่ 12 เราสามารถหาคำตอบจากข้อท้าทายดังกล่าวนี้และสามารถจัด อันดับกิจกรรมที่ควรทำ ถ้าทำได้จะเป็นการให้เกียรติกับพุทธสาวิกาผู้เป็นนักวิชาการผู้เป็นนักปฏิบัติ และทำกิจกรรม คู่ขนานไปกับพุทธสาวก ถ้าหากพวกเราร่วมมือกันอย่างไร้อัตตา เราก็จะสามารถทำงานมีประสิทธิผล สามารถช่วย พัฒนาคุณภาพของโลกให้เชื่อมตรงต่อพุทธสาวิกา ขณะเดียวกันก็ยังรักษาปัจเจกลักษณะเดิมได้ด้วย

#### เชิงอรรถ

- 1 ภิกขุ ติช เทียน หัว (Bhikkhu Thich Thien Hoa) เป็นหัวหน้าของสังฆะเวียดนามได้มากล่าวสุนทรพจน์ในพิธีเปิด การประชุม เมื่อวันที่ 12 กุมภาพันธ์ ค.ศ 1957 ที่วัดหวาง สุนทรพจน์นี้ถูกเผยแพร่โดยสำนักปฏิบัติธรรมสตรี ฮัว แลม (Hue Lam Nunnery) 1957
- 2 คำกล่าวโดย ภิกษุณี กามา เลคเช่ โซโม อ้างถึงโดย ภิกขุ ติช หวาง ตวน (Bhikkhu Thich Quang Tuan) ในหนังสือ Giac Ngo Online วารสารทางการของสังฆะเวียดนาม
- 3 คร. คริสตี้ ยูหลิง ชาง "เมื่อพุทธสาวิกาได้พบกัน ศากยธิดาและการเคลื่อนไหวของพุทธสาวิกานานาชาติ" เอกสารที่ นำเสนอต่อสภาการแลกเปลี่ยนการศึกษานานาชาติและมหาวิทยาลัยแห่งชาติได้หวัน 2009

Aiko Mizuno

ข้าพเจ้ากิดว่า พวกเราทุกคนได้เรียนรู้จากประสบการณ์แล้วว่า โครงสร้างของสังคมที่ชายเป็นใหญ่นั้นได้รับการ สนับสนุนจากผู้หญิงเช่นเดียวกับผู้ชาย และการเคลื่อนไหวเพื่อความเสมอภาคทางเพศนั้นก็ได้รับการสนับสนุนทั้งจาก ผู้หญิงและจากผู้ชาย ดังนั้น การกีดกันทางเพศจึงขึ้นอยู่กับพวกเราทุกคนในฐานะมนุษย์รวมทั้งสิ่งที่เราตัดสินใจเลือก อย่างไรก็ตาม ก่อนที่เราจะตัดสินใจในเรื่องต่างๆ เราจะต้องรู้และเข้าใจทางเลือกต่างๆ ที่อยู่ตรงหน้าเรา และเพื่อที่จะ เข้าใจทางเลือกเหล่านั้น เราจำต้องศึกษาความเป็นมาและผลกระทบที่ประสบการณ์ต่างๆ ของเราจะส่งต่อการพัฒนา แนวความคิดของเราแต่ละคน ในกรณีของสังคมญี่ปุ่นนั้น ประวัติศาสตร์อันยาวนานของสังคมศักดินาซึ่งเป็นสังคม อำนาจฝ่ายบิดาและเน้นความซื่อสัตย์ต่อบรรพบุรุษยังคงมีอิทธิพลต่อผู้คนในลักษณะทั้งที่มองเห็นได้และที่มองไม่เห็น อีกทั้งยังมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของบุคคลและโครงสร้างของสังคม แน่นอนว่า คนญี่ปุ่นที่นับถือพุทธศาสนานั้นก็ย่อม ได้รับอิทธิพลนั้นเช่นกัน ในรายงานฉบับนี้ ข้าพเจ้าจะศึกษาว่าผลกระทบของระบบศักดินาที่ยังหลงเหลือในญี่ปุ่นนั้นมี ส่วนวัมพันธ์กับคำสอนในพุทธศาสนาได้อย่างไรโดยจะเน้นประเด็นที่เกี่ยวกับฆราวาสชาวพุทธเป็นหลัก

# ฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่น

บทความในวารสาร "โลกธรรมะ" ฉบับล่าสุดของ ดร. จีน รีฟส์ ครูท่านหนึ่งที่สอนข้าพเจ้าเรื่องวิธีการเป็นนัก ปฏิบัติ-นักวิชาการชาวพุทธ ได้กล่าวไว้ว่า "... ในขณะที่ยุคนี้ เราจะพบว่า กิจกรรมทางพุทธศาสนาที่มีความสำคัญ มี พลังและมีส่วนร่วมกับสังคมมากที่สุดส่วนใหญ่จะเป็นกิจกรรมขององค์กรฆราวาสพุทธ คำว่า "พุทธศาสนาญี่ปุ่น" มักจะใช้โดยนักวิชาการในลักษณะที่ชี้ว่า พุทธศาสนาในญี่ปุ่นจะพบเห็นได้แต่ในวัดเก่าแก่เท่านั้น ... ถ้าเราไม่ใส่ใจกับ การเคลื่อนไหวของฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่น การมีส่วนร่วมของสตรีญี่ปุ่นในพุทธศาสนาก็จะถูกละเลยเช่นเดียวกัน" ดังนั้น เพื่อเป็นการพิชิตกำแพงแห่งอุปสรรคนี้ อันดับแรก ข้าพเจ้าขอเล่าสั้นๆ เกี่ยวกับการเคลื่อนไหวของฆราวาสชาว พุทธในประเทสญี่ปุ่น

สภาพแวคล้อมของชาวพุทธในญี่ปุ่นนั้นมีลักษณะพิเศษเฉพาะซึ่งแตกต่างจากองค์กรของฆราวาสพุทธอื่นๆ สำหรับองค์กรพุทธศาสนาอื่นๆ นั้น ฆราวาสมักจะมีบทบาทสำคัญรองจากพระ แต่องค์กรฆราวาสชาวพุทธญี่ปุ่นจะ เป็นอิสระจากคณะสงฆ์ เราอาจแย้งได้ว่า มีองค์กรฆราวาสชาวพุทธที่เป็นอิสระมากมายทั่วโลก แต่ที่ประเทศญี่ปุ่นนั้น เราจะพบลักษณะเช่นนี้ทั่วประเทศ เวลาที่องค์กรฆราวาสชาวพุทธมีปฏิสัมพันธ์กับฆราวาส พวกเขาจะแสดงออกถึง ความเคารพแต่ขณะเดียวกันก็อยู่บนจุดขืนของความเสมอภาค ในฐานะที่ข้าพเจ้าเป็นฆราวาสชาวพุทธ ข้าพเจ้าขอกล่าว สันๆ ว่า "พวกเราภูมิใจที่เป็นฆราวาสชาวพุทธ"

เมื่อพิจาณาความเป็นเอกเทศดังกล่าว ปัญหาบางประการอาจเกิดขึ้นได้ ประเด็นแรกคือ คณะสงฆ์และวัดจะ ได้รับการสนับสนุนทางการเงินจากไหน คำตอบคือ ระบบดังกะ ซึ่งคือ ความผูกพันอันสมัครใจที่มีมายาวนานระหว่าง วัดพุทธกับคฤหัสถ์ในพื้นที่ คฤหัสถ์เหล่านี้เรียกว่า "คังกะ" จะให้การสนับสนุนทางการเงินแก่วัด และวัดก็จะประกอบ พิธีและให้ความช่วยเหลือทางจิตวิญญาณแก่เป็นการตอบแทน ในอดีต ทุกครัวเรือนจะต้องอยู่ภายใต้ระบบนี้ แต่ต่อมา ในยุคเอโดะ ระบบคังกะก็ถูกขกเลิกอย่างเป็นทางการ อย่างไรก็ดี ปัจจุบันประเพณีนี้ยังมีการปฏิบัติอยู่และเป็นแหล่ง รายได้สำคัญของวัดส่วนใหญ่ ผู้ที่เป็นดังกะก็สามารถถูกเรียกว่าเป็นพราวาสชาวพุทธได้ แต่เราก็ไม่ควรสับสนระหว่าง

พราวาสชาวพุทธที่เป็นส่วนหนึ่งขององค์กรพราวาสพุทธกับชาวพุทธแบบดังกะ เพราะลักษณะของทั้งสองกลุ่มนี้ แตกต่างกันมาก ในอีกมุมมองหนึ่ง พราวาสชาวพุทธที่เป็นสมาชิกองค์กรพราวาสชาวพุทธก็อาจเป็นดังกะของวัดบาง แห่งซึ่งมักจะเป็นวัดที่ครอบครัวเคยมีความเกี่ยวเนื่องด้วยตั้งแต่สมัยที่ยังมีการใช้ระบบดังกะ

อีกประเด็นหนึ่งคือ พระญี่ปุ่นส่วนใหญ่ไม่อาจเรียกว่าเป็น "สมณะ" ตามความหมายคั้งเคิมได้ เนื่องจากพระ ส่วนใหญ่ใช้ชีวิตแบบฆราวาส ในเมื่อพวกเขารับประทานเนื้อสัตว์ คื่มแอลกฮอลล์และแต่งงาน พวกเขาจะได้รับความ เคารพจากผู้คนได้อย่างไร ดังนั้น จึงเป็นเรื่องธรรมคาที่ฆราวาสชาวพุทธจะเริ่มแยกตัวออกมาและก่อตั้งกลุ่มพุทธของ ตัวเอง การใช้ชีวิตทางโลกของบรรชิตเหล่านี้เป็นปัจจัยหนึ่งที่กระตุ้นให้เกิดการเคลื่อนไหวของฆราวาสชาวพุทธตั้งแต่ แรก อย่างไรก็ตาม ไม่มีการเคลื่อนไหวที่เริ่มจากพลังลบใดจะดำรงอยู่ได้นาน แม้ในปัจจุบัน สิ่งที่เป็นหัวใจสำคัญของ การเคลื่อนไหวนี้คือ ความสามารถและอิสรภาพของผู้ปฏิบัติธรรมแต่ละคนที่จะสร้างบรรยากาศในการฝึกฝนจิตใจของ ตน การเคลื่อนไหวของฆราวาสชาวพุทธนั้นเป็นการส่งเสริมทางเลือกในการเป็นผู้ครองเรือนโดยที่ยังคงปฏิบัติธรรม ตามคำสอนของพระพุทธเจ้าต่อไป

การเคลื่อนใหวของฆราวาสชาวพุทธเริ่มเมื่อปลายสตวรรษที่ 19 ต้นสตวรรษที่ 20 แต่แนวความคิดและ ปรัชญาข้อนใปถึงช่วงเวลาที่สาสนาพุทธเริ่มเข้ามาในญี่ปุ่นเป็นครั้งแรกจากอาณาจักรแพกเจ (Baekje) ของเกาหลี ในช่วงค้นสตวรรษที่ 7 เจ้าชายโชโตกุทรงส่งเสริมสาสนาพุทธและจัดพิมพ์ชันเกี่ยว คิโช (Sangyo Gisho - อรรถกถา อธิบายของสามพระสูตร) พระสูตรทั้งสามเป็นของนิกายมหายาน คือ ฮอกเก คิโช (Hokke Gisho - อรรถกถาอธิบาย ความหมายของสัทธรรมปุณฑริกสูตร) โชมันเกี่ยว คิโช (Shomankyo Gisho - อรรถกถาอธิบายความหมายของหรีมาลา เทวีสีหนาทสูตร) และ ยุยมาเกี่ยว คิโช (Yuimagyo Gisho - อรรถกถาอธิบายความหมายของวิมลเกี่ยรตินิทเทสสูตร) เจ้าชายโชโตกุเขียนในคำธิบายของพระองค์ว่า พระองค์ทรงเฉลิมฉลองการบรรลุธรรมของผู้หญิงคนหนึ่ง (ใน Shomankyo Gisho) และมราวาสคนหนึ่ง (ใน Yuimagyo Gisho) และกล่าวว่า ถ้าคนคนหนึ่งพยายามบรรลุนิพพาน เขา กวรจะสามารถทำสมาธิที่ใหนก็ได้ ไม่ว่าจะเป็นในเมืองหรือในป่า ไม่ว่าอยู่ในบ้านหรือนอกบ้าน (ใน Hokke Gisho) นักวิชาการมีทัศนะหลากหลายเกี่ยวกับเจ้าชายโชโตกุ เพราะ ไม่มีหลักฐานน่าเชื่อถือทางประวัติสาสตร์บันทึกเรื่องราว ของพระองค์เลย เอกสารประวัติสาสตร์ที่แพร่หลายที่กล่าวถึงชีวิตของเจ้าชายโชโตกุคือ Nihon Shoki (Chronicles of Japan) และ Kojiki (Record of Ancient Matters) ก็มีการตรวจแก้ไขเกือบร้อยปีหลังจากที่พระองค์สิ้นพระชนม์ อย่างไรก็ตาม เป็นที่เห็นพ้องกันว่า อรรถกถา Sangyo Gisho ถูกสร้างขึ้นในยุคนั้นของญี่ปุ่น

## พุทธศาสนาในระบบศักดินา

ในฐานะประเทศหนึ่ง ญี่ปุ่นโบราณได้สะท้อนอุดมคติของจีน ทุกแง่มุมของวัฒนธรรมได้รับอิทธิพลจากจีน ซึ่งรวมถึงพุทธศาสนาและปรัชญาอื่นๆ หนึ่งในปรัชญาที่ญี่ปุ่นรับเข้ามาคือ ลัทธิขงจื้อ ซึ่งส่งเสริมคุณธรรม 5 ประการ และสัมพันธภาพ 5 ประเภท ลัทธิขงจื้อส่งเสริมทัศนะที่เกื้อกูลคุณธรรม 5 ประการ (ได้แก่ เมตตาธรรม มโนธรรม จริยธรรม สัตยธรรม และปัญญาธรรม) ที่จะช่วยรักษาสัมพันธภาพของมนุษย์ 5 ประเภทให้เป็นไปด้วยดี ซึ่งได้แก่ ความสัมพันธ์ระหว่างพ่อแม่กับลูก เจ้าของที่ดินกับข้าในที่ดิน สามีกับภรรยา ผู้อาวุโสกับหนุ่มสาว และเพื่อนกับเพื่อน แม้นักวิชาการบางคนจะแย้งว่า คำสอนในลัทธิขงจื้อในช่วงแรกไม่ได้สนับสนุนว่าบทบาทสตรีด้อยกว่าบุรุษ แต่สิ่งนี้ได้ กลายเป็นประเพณีที่เหนียวแน่นในภายหลังคือในช่วงราชวงศ์ถังในยุคจีนโบราณ และประเพณีของราชวงศ์ถังนี่เองที่ ข้าราชการญี่ปุ่นหลายคนศึกษา ดังนั้น หลังจากที่เจ้าชายโชโตกุสิ้นพระชนม์ในวัยฉกรรจ์ นิกายพุทธต่างๆ ที่ผสานกับ ประเพณีขนบธรรมเนียมขงจื้อได้ถูกนำเข้ามาในญี่ปุ่นและปรับเปลี่ยนเข้ากับวัฒนธรรมญี่ปุ่น แม้ในปัจจุบัน เราจะ

สามารถสังเกตเห็นการผสานทางวัฒนธรรมระหว่างพุทธศาสนากับลัทธิขงจื้อ อาทิเช่น วัดพุทธเป็นที่ตั้งสุสานและ แผ่นจารึกคำอาลัยต่างๆ นอกจากนี้ พระก็ประกอบพิธีศพ แม้ว่าตามคัมภีร์พุทธบางเล่มจะระบุว่า พระภิกษุไม่ควรไป ร่วมงานศพ โดยส่วนตัวแล้ว ข้าพเจ้าไม่คัดค้านการที่พระประกอบพิธีศพ แต่ข้าพเจ้าคิดว่า ท่านไม่ควรถือเป็นสิทธิใน อาชีพที่จะทำ เป็นสิ่งที่น่าแปลกพอควรที่ธรรมเนียมพุทธบางอย่างคล้ายกับการปฏิบัติของพวกพราหมณ์ที่ยกย่อง อำนาจของพระเวทจึงทำให้พวกพราหมณ์เพียงวรรณะเดียวมีสิทธิในการประกอบพิธีกรรมเพื่อเลี้ยงชีพ

วัคพุทธเปลี่ยนแปลงไปตามมาตรฐานศีลธรรมและธรรมเนียมสังคมอื่นๆ เพื่อจะคำรงอยู่ได้ วัคพุทธช่วย ส่งเสริมค่านิยมตามลัทธิขงจื้อและระบบศักดินาให้แก่เด็กๆ โดยทำหน้าที่เป็น terakoya (โรงเรียนวัค) terakoya เจริญรุ่งเรื่องในยุคเอ โดะ ในช่วงการปกครองของจักรพรรดิ์โตกุกาวาซึ่งสนับสนุนการขยายมาตรการระบบศักดินา อย่างเข้มงวด แม้หลังจากที่ล้มบัลลังก์ของท่านโชกุนแล้ว และมีการเปิดประเทศรับอิทธิพลภายนอก ความสำเร็จทาง การเงินของ Zaibatsu (ครอบครัวที่ก่อตั้งบรรษัทอุตสาหกรรมและคุ้มครองซึ่งกันและกันในยุคนั้น) มีส่วนทำให้ระบบ ที่ผู้ชายมีอำนาจกลายเป็นสถาบันทางสังคมอย่างเป็นทางการ ระบบลำคับชั้นอาวุโสของฐานะทางสังคมและสายเลือด ขุนนางเป็นสิ่งที่ต้องยกย่องและห้ามดูหมิ่น

# ฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่นในยุคปัจจุบัน

ญี่ปุ่นใช้เวลาส่วนใหญ่ของสตวรรษที่ 20 ในการทำสงคราม ในช่วงเวลานั้น มีความเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่ หลวงในค้านค่านิยมทางศีลธรรมและวิธีคิด ความเคลื่อไหวของฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่นมาจากการต่อสู้และความ พยายามของสามัญชนในการแสวงหาความหวังและสร้างอนาคตที่ดีกว่าเดิม เมื่อมองจากอีกมุมหนึ่ง ความเคลื่อนไหว นี้เกิดขึ้นเพื่อต่อด้านโครงสร้างการจัดลำดับอาวุโสเป็นขั้นๆ ในลักษณะเดียวกับที่สาสนาพุทธก็เกิดขึ้นเพื่อต่อด้าน อำนาจของพระเวทและ นักบวชพราหมณ์ กระนั้น ในปัจจุบันนี้ ก็ยังคงมีเรื่องบางประเด็นที่ต้องได้รับการแก้ไขภายใน องค์กรฆราวาสชาวพุทธในญี่ปุ่น

ประการแรก เนื่องจากองค์กรเหล่านี้ไม่สามารถคำเนินการให้บรรลุวัตถุประสงค์คั้งเดิมได้ องค์กรเหล่านี้ส่วน ใหญ่จึงหันไปยกย่องและสนับสนุนตระกูลของท่านผู้ก่อตั้งองค์กร เชื้อสายของท่านเหล่านี้จึงมักจะคำรงตำแหน่ง ประธานหรือคำแหน่งระคับผู้นำอื่นๆ เป็นเรื่องน่าเสร้าที่ดูเหมือนว่าองค์กรและผู้สนับสนุนมักอยากขยายองค์กรให้ ใหญ่ขึ้น และเมื่อองค์กรใหญ่ขึ้น องค์กรก็จะยิ่งใช้โครงสร้างการปกครองที่เป็นลำดับขั้นมากขึ้น จากการยึดมั่นใน ค่านิยมโบราณที่ตกทอดมานี้ สตรีมักถอยห่างออกมาและสร้างหรือมีส่วนในการสร้างบรรยากาศที่กำหนดให้สตรีต้อง มีบทบาทรองผู้ชาย

ประการที่สอง เป็นเรื่องน่าประหลาดใจที่พบว่า องค์กรฆราวาสพุทธญี่ปุ่นจำนวนมากมีพื้นฐานมาจาก ปรัชญาปารมิตาหฤทัยสูตร กระนั้น ก็ไม่มีความเชื่อมโยงใดในระหว่างองค์กรเหล่านั้นเลย ธรรมเนียมการบริหารงาน ของญี่ปุ่นจะเป็นการทำงานตามลำคับขั้นลงมา และดูเหมือนว่าองค์กรเหล่านี้จะบริหารตามแบบเดียวกันนี้ เ มื่อ พิจารณาอย่างใกล้ชิดมากขึ้น ก็จะเห็นว่าองค์กรฆราวาสพุทธญี่ปุ่นมีต้นกำเนิดและเป็นอิสระจากองค์กรเดียวกัน คังนั้น องค์เหล่านี้จึงมักเน้นความแตกต่างของตนโดยไม่รู้ตัว ความพยายามที่จะข้ามพันความแตกต่างและสื่อสารระหว่างกัน จึงมีน้อยมาก

ในกรณีนี้ ข้าพเจ้ามีประสบการณ์ที่ค่อนข้างเศร้าที่ลืมไม่ลง คือ ไม่นานมานี้ ข้าพเจ้าเข้าร่าวมประชุมของ International Network of Engaged Buddhists เป็นครั้งแรก ในระหว่างการอภิปรายในกลุ่มผู้เข้าร่วมประชุมชาวญี่ปุ่น ประธานองค์กรฆราวาสพุทธชาวญี่ปุ่นแห่งหนึ่งกล่าวถึงความสำคัญของวิถีแห่งพระโพธิสัตว์ ข้าพเจ้าเห็นพ้องกับท่าน และกล่าวว่า "คิฉันเห็นด้วยกับท่านค่ะเรื่องวิถีปฏิบัติธรรมของพระ โพธิสัตว์!" ทว่า คำตอบทันควันของท่านแสดง ความอึดอัด และมีลักษณะเตือนว่า "ก็ใช่ แต่ไม่ได้หมายถึงการล่าหาสมาชิกอย่างแข็งขันนะ" ท่านไม่ทราบอะไรเลย เกี่ยวกับองค์กรของข้าพเจ้าหรือตัวข้าพเจ้า ข้าพเจ้ายังคงเชื่อว่าท่านเป็นบุคคลน่าสนใจที่มีสิ่งคึงามพร้อมช่วยเหลือ สังคมในฐานะชาวพุทธ แม้ว่าหนึ่งในคำสอนของพระพุทธเจ้าคือการขจัดเสียซึ่งอคติและมองทุกสิ่งตามความเป็นจริง ทัศนคติของท่านที่มีต่อข้าพเจ้ากลับถูกบางสิ่งบคบังให้บิดเบือนก่อนที่เราจะสามารถสานสัมพันธ์กันได้เสียอีก

## การส่งเสริมสนับสนุน

ในฐานะชาวพุทธ พวกเราควรมุ่งเดินตามรอยพระพุทธบาท ไม่ว่าเราจะเข้าใจสาสนาของพระพุทธองค์ ต่างกันอย่างไร ข้าพเจ้าก็มั่นใจอย่างหนึ่งว่าพระพุทธองค์ทรงสอนให้เราตระหนักและยินดีต่อประสบการณ์ต่างๆ ใน ชีวิต ในการบรรลุเป้าหมายนี้ พวกเราทุกคนจะต้องพยายามอย่างยิ่งที่จะมีสติในปัจจุบันขณะโดยเฉพาะยามอยู่ใน สถานการณ์ที่มีปัญหาหรืออึดอัดใจ ในการที่จะเรียนรู้ให้อยู่ในปัจจุบันขณะ พวกเราต้องมองให้ลึกเข้าไปในหัวใจของ เราเองและเข้าใจว่าอะไรคือปัจจัยสำคัญในการตัดสินใจของพวกเรา

การละเลขศักขภาพของผู้หญิงซึ่งเป็นครึ่งหนึ่งของประชากร โลกเป็นการสูญเปล่าอย่างมาก และยังเป็นการทำ ให้ศักขภาพแห่งการหลุดพ้นของผู้ชายต้องสูญเปล่าไปด้วย มนุษย์จำนวนมากทั้งสองเพศไม่ว่าจะรู้ตัวหรือไม่ก็ตาม ยังคงยึดตามขนบธรรมเนียมโบราณที่ลดค่าผู้หญิง แม้ว่าผู้หญิงและผู้ชายจะมีความแตกต่างกันทางกายภาพและ ความสามารถ แต่ข้อแตกต่างนี้ไม่ควรนำไปสับสนกับสมรรถนะและบทบาท พวกเราต่างทราบดีว่า ไม่ว่าจะเป็นเพศใด เราทุกคนมีลักษณะพิเศษเฉพาะตนที่น่าชื่นชม ดังที่ Dr. Reeves ได้กล่าวไว้ว่า "...แม้ว่าการพัฒนาจะเป็นไปไม่เร็วนัก แต่ก็มีปัจจัยช่วยให้เรามีกำลังใจจนกระทั่งเราคิดว่า อาจจะเป็นพุทธสาวิกาก็ได้ที่จะนำทางไปสู่การยอมรับในสากลโลก ว่า คุณความดีมีอยู่ในตัวมนุษย์เราอย่างเท่าเทียมกัน" 2

ข้าพเจ้าขอสรุปว่า สำหรับบางคน อาจจะดูเหมือนว่า ข้าพเจ้านำเสนอแนวความคิดที่ค้านการบรรพชิต แต่ ข้าพเจ้าขออธิบายว่า ข้าพเจ้าไม่ได้แบ่งแยกและต่อต้านการออกบวช สำหรับข้าพเจ้า นี่เป็นหลักฐานชี้ให้เห็นถึงวิธีอัน แยบยลของพระพุทธองค์ที่ชี้ว่า เราจะเป็นผู้ครองเรือนหรือออกบวชก็ได้ ข้าพเจ้าเพียงคัดค้านกับการที่บางคนพยายาม แสวงหาการยอมรับนับถือด้วยการมองแต่รูปแบบภายนอกเท่านั้น ความเการพนับถือไม่ใช่สิ่งที่เป็นไปตามโครงสร้าง ใดๆ แต่เป็นสิ่งที่ได้รับจากการเป็นแบบอย่างที่ดี โดยนัยเดียวกัน ความไว้วางใจไม่ใช่สิ่งที่จะได้รับโดยอัตโนมัติใน เวลาเพียงวันเดียว แต่เป็นสิ่งที่ต้องเพาะหว่านผ่านการติดต่อสื่อสารปฏิสัมพันธ์ทุกวันเป็นระยะเวลาหนึ่ง ดังนั้น ข้าพเจ้าหวังว่า พวกเราจะได้สร้างมิตรภาพใหม่ๆ ที่งานประชุมสากยธิดาครั้งนี้

เชิงอรรถ

<sup>1</sup> Dharma World 38, p. 6

<sup>2</sup> Dharma World 38, p. 7

Ayakova Zhargal

รูปแบบของพุทธศาสนาที่เผยแพร่อยู่ในมองโกเลีย และรัฐบูเรียตเทีย (Buryatiya) เป็นแบบมหายานของทิเบต ซึ่งบางที่ ก็เรียกกันว่า ลามะอิซึ่ม (Lamaism) พุทธศาสนาแบบมหายานของทิเบตนี้ได้พัฒนารูปแบบมาจากพุทธศาสนาของ อินเดีย โดยเกิดจากการปรับเปลี่ยนศาสนาและวัฒนธรรมให้เป็นไปตามความต้องการทางสังคมและจิตวิญูญาณของ สังคมทิเบต รูปแบบของพุทธศาสนาทิเบตมีแบบอย่างจำเพาะในหมู่ชนที่พูดภาษามองโกเลียน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ใน หมู่ชนชาวบูเรียต เช่นเดียวกับศาสนาพุทธรูปแบบอื่นๆ ศาสนาพุทธแบบบูเรียตรับคำนิยามและหลักคำสอนของศาสนา พุทธแบบอินเดียดั่งเดิมมาอย่างเต็มที่ โดยขอมรับในเรื่องของทุกข์ และความจำเป็นที่จะต้องดับความทุกข์ เพื่อความ หลุดพ้นจากสงสารวัฏ

ในคัมภีร์คำสอนของพุทธสาสนาแบบทิเบต เราจะพบคำสอนสำคัญๆ ขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าศักขมุนี้ รวมถึงเรื่องของความไม่เที่ยงของสังขารทั้งปวง ความแผ่ไพศาลของทุกข์ การเกี่ยวโยงกันระหว่างความทุกข์ของมนุษย์ ในปัจจุบันกับการกระทำในชาติก่อนๆ ของเขาเหล่านั้น และหนทางที่จะพ้นทุกข์ หลุดพ้นจากภาวะที่อยากจะมีชีวิตอีก ต่อไป หลักธรรมสำคัญๆของพุทธสาสนาเหล่านี้ ใค้แก่อริยสัจสี่ มรรคแปค ปฏิจจสมุปบาท ๑๒ ข้อ ก็เป็นเนื้อหา สำคัญของพุทธสาสนาที่ชาวทิเบต บูเรียต และมองโกล ยึดปฏิบัติ ในรัฐบูเรียตเทีย อริยสัจสี่ก็เป็นหลักยึดปฏิบัติ สำคัญของชาวพุทธที่นั่นเพื่อพิจารณาถึงธรรมชาติของชีวิต และความหมายของชีวิต ปฏิจจสมุปบาท ก็ถือเป็นหลัก สำคัญเพื่อความเข้าใจเรื่อง เคราะห์ร้ายและเคราะห์คีของการเกิดใหม่ ในความเชื่อถือนี้ กฎแห่งกรรมอันเปลี่ยนแปลง ไม่ได้ ซึ่งเป็นสิ่งที่ถ่ายโอนความรับผิดชอบของวิบากกรรมทั้งหมดไปยังผู้ที่ได้รับวิบากนั้นเอง เรื่องกฎแห่งกรรมมีการ สอนโดยรายการที่ระบุรายละเอียดของ อกุสลกรรมต่างๆ และผลที่ตามมา ในชาตินี้หรือชาติหน้า การดำเนินตามมรรค แปคก็หมายถึงการงดเว้นจากการกระทำอันไม่ดีงาม หรืออกุสลกรรมบทสิบข้อ สามข้อทางกาย สี่ข้อทางวาจา และสาม ข้อทางใจ

หญิงชาวพุทธในรัฐบูเรียตเทียปัจจุบันคือผู้ที่บางครั้งจะไปที่ ดัดสัน (datsan หรือวัดนอกเมือง) หรือที่คูกัน (duugan คือสาขาของดัดสันในเมือง) เพื่อไปถกปัญหากับถามะ ขอให้มีการสวดมนต์ให้พิเศษหรือถวายสังฆทาน (ดัด กา dalgaa) ปฏิบัติพิธีกรรมและเข้าร่วมในพิธีทางศาสนาพุทธ (คุราล khural) คูกันมีอยู่ทั่วไปในบริเวณต่างๆ ของตัว เมือง ทำให้สะควกสำหรับผู้หญิงที่จะเข้าไปบ่อย ๆ เพราะพวกเธอมีภาระการงานและงานสังคมอื่นๆบ่อย พวกเธออาจ เยี่ยมคูกัน ก่อนหรือหลังทำงาน เพื่อขอบริการทางศาสนาพิเศษตามที่เธอต้องการ หลายคนก็มาชุมนุมกันในวันหยุด ตามปกติแล้วพวกเธอจะมาเข้าร่วมพิธีสวดมนต์ ท่องบทบริกรรม เดินไปรอบดัดสัน (ทำกูรู gooroo หรือเดินเวียน ทักษิณาวัตร -ผู้แปล) หนึ่งถึงสามครั้ง ไปพบพระลามะและปรึกษากับพระลามะที่เชี่ยวชาญในเรื่องยารักษาโรคแบบ ทิเบต (emchy-lama) และโหราจารย์ (zuurhay-lama)

นอกจากนี้สตรีบูเรียตชาวพุทธสมัยใหม่ก็มีวัตถุและรูปปั้น (เบอร์คัน burhkan) ในบ้านของพวกเธอ บ้านชาว พุทธแทบทุกบ้านมีรูปถ่ายของท่าน คาไล-ลามะ ลูกประคำและธูป (อาคิส adiss) ผู้หญิงเยี่ยมคัคสันหรือคูกัน บ่อยกว่า พวกผู้ชาย เนื่องจากผู้หญิงสำนึกในศาสนาอันนำพาพวกเธอไปสู่ความนับถือทางศาสนา อย่างไรก็ตาม ไม่ได้ หมายความว่า สตรีบูเรียตชาวพุทธจะรู้หลักปรัชญาพุทธศาสนา หรือเข้าถึงแก่นของพุทธศาสนาอย่างคี ในฐานะที่เป็น แม่, ภรรยา, พี่สาว-น้องสาว และ ลูกสาว ผู้หญิงมีหน้าที่คูแลบ้านและครอบครัวและเป็นห่วงในโชคชะตาของญาติ สนิท โดยทั่วๆ ไปแล้ว ผู้หญิงมีมุมมองทางโลกล่อนข้างไปทางอุดมคติ และเชื่อในความรับผิดชอบในกรรม อัน

หมายถึงว่า จะไม่ทำบาปกรรม เพราะมันจะส่งผลกลับมาอีกในชาตินี้ หรือชาติหน้า โดยปกติผู้หญิงแก้ปัญหาเรื่องทาง โลกและทางธรรมโดยการหารือกับพระลามะ พิธี และบทสวดบริกรรมและช่วยญาติผู้ป่วยโดยการสวดมนต์ทุกวัน เป็นบุญอย่างยิ่งที่ผู้หญิงบูเรียตชาวพุทธสามารถรักษาขนบธรรมเนียมชาวพุทธไว้ได้ในสมัยที่โชเวียตต่อด้านทาง สาสนา พวกเธอมักจะไปเยี่ยมพระลามะอย่างลับ ๆ เพื่อขอให้ทำพิธีกรรมและรักษาคำสอนและวัตถุทางพุทธสาสนา สมัยที่มีการกดขี่ทางสาสนาก็มีชนรุ่นหนึ่ง ที่เดิบโดขึ้นและเข้าสู่วัยชราโดยไม่ได้รับประโยชน์จากธรรม การสืบทอด คำสอนพุทธสาสนาจากชนรุ่นหนึ่งไปยังอีกรุ่นหนึ่งขาดสะบั้นลง และการสานต่อใหม่มิได้เป็นเรื่องง่ายเลย แต่จาก ความพยายามและการสำนึกคุณของสาสนาโดยสัญชาตญาณของผู้หญิงบูเรียตชาวพุทธ ได้มีการส่งต่อคุณค่าวิถีชาว พุทธสืบต่อกันมาในครอบครัวแม้จะไม่มีปัจจัยสนับสนุนจากภายนอกหรือการสำแดงทางพฤตินัยทางสาสนา สตรีบู เรียตมีสรัทธาอย่างท่วมทันในมิตรไมตรี การรักษาสุขภาพที่ดี และ การก่อกรรมดี โดยยึดถือความรู้ทางพุทธสาสนา และดำรงชีวิตตามคุณค่าและหลักธรรมทางพุทธสาสนา ในครอบครัว สตรีจะเป็นผู้นำปฏิบัติทางพุทธสาสนาและสอน ลูกๆ ถึงการปฏิบัติทางพุทธสาสนาในชีวิตประจำวัน

ในปี 1993 มีคัดสันสำหรับหญิงชาวพุทธ เรียก ซุนกอน คาร์ชาลลิง (Zuungon Darzhaling) ตั้งขึ้นมาในเมือง อูลันอูเค (Ulan-Ude), เมืองหลวงของรัฐบูเรียตเทีย ท่านอาจารย์ เยเชอ โลคอย รินโปเช เป็นแรงสำคัญในการก่อตั้งคัด สันนี้ โดยตั้งชื่อวัคว่า ซุนกอน คาร์ชาลลิง ("สูงส่งและเจริญ") และให้ศีลฆราวาส (เยอนินม่า geninma, อุบาสิกาใน ภาษาสันสกฤต) แก่ ผู้หญิงในคัดสัน สอริกมา บูคาชีวา, ผู้อำนวยการของคัดสัน สมาทานศีลของเยอนินมาและเริ่ม ทำงานให้แก่ดัดสัน โดยเธอพำนักกับครอบครัวอยู่บริเวณใกล้ๆ เธอได้เข้าร่วมในการประชุมศากยธิดานานาชาติครั้ง ที่ 8 เพื่อพุทธสาวิกา ในกรุงโซล, ประเทศเกาหลีในปี 2004 ในปัจจุบันมีเยอนินมา 5 คนอยู่ที่ดัดสันนี้ เมื่ออยู่นอกคัด สัน พวกเธอก็ดูเหมือนหญิงบูเรียตอื่นๆ สวมใส่เสื้อผ้ามองโกลไม่ต่างจากหญิงอื่นๆ ในสังคมบูเรียต พวกเธอกล่าวว่า "ชีวิตกีคือชีวิต เราไม่ได้หลุคพ้นจากอาชีพและกิจกรรมทางสังคมอื่นๆ และต้องรับผิดชอบต่อครอบครัวและเลี้ยงดู ลูกๆ" เ

ทุกเช้าเวลา 9.30 น. หญิงเหล่านี้ก็จะมีพิธีสวดมนต์เรียก ซัมซาลาน (Zhamsaran) ในวันพิเสษพวกเธอจะทำ พิธีกรรมอื่นๆ เช่น มานดาลชีวา เซดุป, อัลตาลเกอเรล โลโม โอตโสโห และ คุ้ยมานดาลชีวา ผู้คนเข้ามาหา เยอนินมา เพื่อคำปรึกษาพิธีกรรมและการท่องบทสวด(mantra) การทำนายทางโหราสาสตร์ เยอนินมาจะสอน วิธีสวดมนต์ การ ทำพิธีกรรม และวิธีการปฏิบัติตัวในพิธีสวดมนต์ ให้คำอธิบายเกี่ยวกับปรัชญา เช่นเรื่องกรรม (เหตุและผล) และ ปฏิจจสมุปบาท (pratitiyasamutpada) ให้แก่หญิงอื่น ๆ และอธิบายว่าทำไมจึงสำคัญที่จะรักษาสีล ไม่ฆ่า ไม่ขโมย ไม่ พูดปด ไม่ผิดลูกเมียผู้อื่น หรือ ดื่มสุราเมรัย

โดยทั่วไปแล้วภาระหน้าที่การงานของคัดสันหญิงไม่ต่างจากหน้าที่ของคัดสันและคูกันอื่นๆ ในบูเรียตเทีย หญิงบูเรียตส่วนมากไม่อาจพูดภาษาบูเรียตได้แล้ว ลามะจึงต้องพูดกับพวกเธอคั่วยภาษารัสเซีย คังนั้นจึงจำเป็นต้องใช้ คำ เช่น "soul" เพื่ออธิบายคำว่าฮุนฮาน (hunhan, พลังชีวิต หรือ วิญญาณ) หรือ "พระเจ้า (god)" แทนคำว่าเบอกัน (burkhan ผู้บรรลุแล้ว) ในคัดสันและคูกันก็มีผู้หญิงรัสเซียมาเฝ้าลามะเพื่อขอคำปรึกษาเสมอ

ความประพฤติจีของชาวพุทธบูเรียตรวมถึงการให้ความเคารพแค่พระรัตนตรัย พระพุทธ พระธรรม และ พระสงฆ์ การเคารพต่อพระพุทธและผู้บรรลุธรรมหมายถึงการสวด กราบ และ ไม่หันหลังให้ท่านเหล่านี้ และประพฤติ ตนเหมาะสมเมื่ออยู่ต่อหน้าท่านเหล่านี้ การเคารพต่อพระธรรมหมายถึง การเรียน อ่าน และ เขียนภาษาทางพุทธสาสนา เพื่อว่าจะได้อ่านและเข้าใจพระคัมภีร์ ซื้อพระคัมภีร์ ลอก และเก็บรักษาคัมภีร์ไว้อย่างดี และยังรวมถึงการมีส่วนร่วมใน พิธีพุทธสาสนา (คุราล khural) ท่องบทสวดมนต์ (ตานี) และการใช้ลูกประคำ มันไม่ใช่แค่การปฏิบัติตามจรรยาทาง พทธสาสนาแต่ยังรวมถึงการพร่ำสอนแก่สมาชิกในบ้าน การถวายการเคารพแค่พระสงฆ์หมายถึงการค้นคว้า ศึกษา

ความรู้ทางจิตใจ การเการพต่อลามะ การถวายทานแก่พระสงฆ์ และวัดคัดสัน แล้วการสร้างวัดสถูป ฯลฯ

มีสตรีบูเรียตชาวพุทธบางคนมีความรู้ทางปรัชญาพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง พวกเธอจบปริญญาเอก และทำงาน ที่สถาบันมองโกเลีย พุทธศาสนาและทิเบตศึกษาแห่งสถาบันวิทยาศาสตร์รัสเซียสาขา ไซบีเรีย ส่วนใหญ่เป็นนักศึกษา ทางสังคมศาสตร์ แต่มีอยู่คนหนึ่งชื่อ อีรีนา เออบานาชีวา (เทนซิน โชครอน) ซึ่งจบปริญญาเอกทางปรัชญา และได้มา บวชเป็นเก็ตซูลมา(getsulma) โดยสวมใส่ เสื้อผ้า วางตน และมีความเป็นอยู่เยี่ยงนักบวช ท่านทำงาน ในฐานะ ผู้อำนวยการของชุมชนพุทธที่เรียกว่า วัดตาราเขียว (โนโกคารา เวกฮี Nogoh Dara Ekhe) และมีบทบาทมากในสังคม เช่นในปี 2005 ท่านได้จัดการรณรงค์การให้มีการชุมนุมคนจำนวนมากที่ใจกลางเมือง อูลันอูเค เพื่อให้ร่วมลงชื่อ นิมนต์ให้ คาไล ลามะ ที่14 มาเยี่ยมบูเรียตเทีย อย่างที่รู้กันต่อมาว่า รัฐบาลรัสเซียไม่ได้ให้วีซ่าแก่องค์ดาไลลามะ มา เยี่ยมบูเรียตเทีย เออบานาชีวา ได้รับความสนใจจากบรรดาสื่อมวลชนท้องถิ่นอย่างมาก แต่ไม่สามารถบรรลุสำเร็จได้ อย่างไรก็ดี ชาวพุทธบูเรียตก็ไม่ได้หมดความหวังที่จะไปพบองค์ดาไลลามะ และรับคำสอนจากพระองค์ท่าน

ความหวังของหญิงบูเรียตชาวพุทธที่จะไปศึกษาธรรมะมีมาก ดังนั้นพวกเธอจึงเข้าร่วมฟังการบรรยายธรรม โดยพระอาจารย์ต่างๆ เช่น เกชี ซามปา ทินเล (Geshe Zhampa Tinley) หรือ โอลนิดาล (Ole Nidal) โดยปกติแล้ว ชุมชนจะรับทราบเรื่องเหล่านี้จากการโฆษณาและห้องประชุมก็มักแน่นขนัดด้วยผู้คน หนังสือจะเป็นแหล่งคำสอน สำคัญทางพุทธศาสนาแก่สตรีพวกนี้ หญิงที่มีฐานะดีก็จะเดินทางไปยังธรรมะศาลาและส่วนอื่นๆ ของอินเดีย เพื่อฟัง ธรรมเทศนาขององค์ดาไลลามะ ปัจจุบันการไปเยี่ยมชมดัดสันสำคัญๆในบูเรียตเทีย ก็เป็นเรื่องนิยมมากขึ้น ผู้หญิงชาวพุทธในบูเรียตเทีย มักจะชุมนุมกันเป็นกลุ่มเพื่อไปดัดสัน และพบพระลามะ ของท้องถิ่นนั้นๆ และฟังท่าน เล่าประวัติของคัดสันเหล่านี้ พวกเธอเชื่อว่า การเยี่ยมเยียนเช่นนี้ก่อบุญกุศลได้มาก

พุทธสาวิกาเหล่านี้มักจะเดินทางไปเยี่ยมสถานที่สักดิ์สิทธิ์ตามธรรมชาติด้วย ในท้องที่ของชาวบูเรียตมีภูเขา สักดิ์สิทธิ์ชื่อ อัลคาใน (Alkhanai) ซึ่งองค์คาไถลามะเสด็จไปเยี่ยมในปี1991 ตั้งแต่สมัยโบราณกาลมาแล้ว อัลคาใน มีความหมายพิเศษสำหรับชาวพุทธบูรียตและเป็นสถานที่จาริกแสวงบุญของชนจำนวนมาก ความสัมพันธ์อันแนบ แน่นระหว่างความเชื่อถือของชาวพุทธกับสถานที่ตามธรรมชาติในรัฐบูเรียตเทียสอนให้คนรักและเคารพใน สภาพแวดล้อม เป็นการเน้นย้ำความสัมพันธ์ของมนุษย์กับธรรมชาติ ชาวพุทธบูเรียตเทียสอนให้คนรักและเคารพใน สภาพแวดล้อม เป็นการเน้นย้ำความสัมพันธ์ของมนุษย์กับธรรมชาติ ชาวพุทธบูเรียตเทียสอนให้คนรักและเคารพใน ช่วยรักษาโรคได้ เช่น โรคปวดสีรษะ โรคไต และโรคตับ เป็นหมัน และอื่นๆ อีก พระลามะในท้องที่ก็สอน ชาวบ้านให้เจริญโพธิจิต (Bodhicitta) เพื่อให้การรักษาได้ผลดียิ่งขึ้น ผลพวกนี้มาจากจิตตัวเอง คิดดี พูดดี กระทำดี มี สถานที่ประกอบด้วย สถานที่ 12 แห่งประกอบไปด้วยหินที่มีรูปร่างไม่ธรรมดา เช่น ดิมเช็กซูเม (ตั้งตามเทพทางพุทธ ผู้ปกป้องอัลคาใน และ เอกฮินอูไม (สถานที่ที่ให้ความรื่นรมย์แก่มารดา) ก็ล้วนเป็นจุดหมายปลายทางการจาริกแสวง บุญ ทางปูด้วยหินที่นำไปสู่จุดหมายพวกนี้ก็เปรียบเสมือนการเดินทางทางจิตวิญญาณของมนุษย์ การเดินพิจารณาไป ตามทางพวกนี้ทำให้ผู้แสวงบุญ เชื่อว่าเขาได้ชำระร่างกายและจิตใจแล้ว ด้วยการเจริญตามทางพัฒนาตนเอง อัลคาใน ปัจจุบันอยู่ใต้การดูแลของยูเนสโก (UNESCO)

ในคัดสันพวกนี้และในที่ศักดิ์สิทธิ์ตามธรรมชาติ ชาวพุทธต่างท่อง "โอม มานิ ปัคมีฮัม" บทสวคมนต์ของ อวาโลกิเตศวร พระโพธิสัตย์แห่งความกรุณา ลามะสวน บทสวคหลายบท ซึ่งพวกสตรีอาจนำมาใช้แล้วแต่กรณี แต่ทุก วันนี้ ลามะหลายองค์มักจะแนะนำให้สวคบทสวค โอม มานิ ปัคมีฮัม เพราะสามารถท่องได้ในทุกกรณี และสวคได้ง่าย พวกลามะต่างแนะนำมิให้ท่องบทยากๆ อย่างผิดๆ แต่ให้จำ โอม มานิ ปัคมีฮัม ท่องทุกวันในทุกสถานการณ์

มีคนแต่เพียงน้อยคนที่พยายามไปเข้าใจความหมายอันถึกซึ้งของคำสอนทางพุทธศาสนาเกี่ยวกับโถกกับ มนุษย์ ผู้สรัทธาส่วนใหญ่มุ่งแต่การแผ่ ความเมตตากรุณาแค่บรรคาสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย พิธีกรรมทางศาสนาก็มี ความสำคัญมากแก่ชาวพุทธบูเรียต ผู้มีจิตสรัทธาต่างเข้าใจความหมายและขบวนการทางพิธีกรรมที่จัดที่ดัดสัน สถานที่ ศักดิ์สิทธ์ตามธรรมชาติ (โอโม) และที่บ้าน ไม่มีใครสงสัยว่าการกระทำดี (บุญ) และการละความชั่ว จะนำพาไปสู่ชีวิต ที่ดี รุ่งโรจน์ในปัจจุบันแล้วในชาติหน้า

ในพุทธศาสนาแบบบูเรียตมีพิธีกรรม(กูราล) 2 แบบ พิธีกรรมใหญ่ที่วัดและพิธีสวดทุกวัน พิธีสำคัญๆ เล็ก หรือใหญ่ด้วนเปิดแก่สาธารณะชน พิธีใหญ่นั้นมีขึ้นเพื่อฉลองธรรมมะ หรือเพื่อรำลึกเหตุการณ์สำคัญทางพุทธศาสนา เช่น กานซูรกูราล (Ghanzur Khural) เป็นการอุทิศให้แก่คำสอนขององค์พระพุทธเจ้า, ซูลากูราล(Zula Khural) จัดขึ้น เพื่อรำลึกวันที่ท่าน เจซองคาปา(Je Tsongkhapa) บรรลุนิพพาน ส่วนกูราลเล็กๆ ก็เป็นการสวดประจำวันเพื่ออุทิสแค่ เทพเจ้าต่างๆ ซึ่งล้วนมีความหมายต่อชีวิตคน ผู้มาร่วมพิธีกรรมส่วนใหญ่ก็เป็นสตรี ผู้หญิงบูเรียตชาวพุทธล้วนมี ศรัทธาตั้งมั่นในลามะ บทสวด หรือความศักดิ์สิทธ์ของพิธีกรรม บางรายก็พิจารณาคำสอนอันลึกซึ้ง เช่น ประโยชน์ และความยากของการเกิดมาเป็นมนุษย์ อริยสัจ4 มรรคแปด และปฏิจจสมุปาท ท่านนากาจูนา (Nagarjuna) กล่าวไว้ว่า "ถ้าใครอยากจะให้โชคชะตาดีขึ้นด้วยการทำพิธีกรรมเท่านั้น ไม่สนใจการพัฒนาด้านจิตใจ นั่นก็คิดผิดแล้ว" แต่ นอกเหนือจากการปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนาเป็นประจำเพื่อความเจริญรุ่งเรืองในทุกด้านของชีวิต พุทธศาสนิกชนบู เรียดก็ได้รักษาศีลร์ อันเป็นมูลฐานสำคัญของสังคมมนุษย์

โดยสรุปแล้ว บริการทางด้านจิตวิญญาณและสังคมที่ ดัดสัน และคูกันให้ต่อชุมชน มีความสำคัญต่อสังคมบู เรียต มาก การปฏิบัติทางศาสนา และ พิธีกรรมต่างๆก็เป็นกิจกรรมหลักในชีวิตของพุทธสาวิกาในรัฐบูเรียตเทีย หญิงบู เรียตชาวพุทธสมัยใหม่มีบทบาทสำคัญในการรื้อฟื้นคุณธรรมทางพุทธศาสนาในสาธารณรัฐบูเรียต โดยรักษาวิถีพุทธ ในครอบครัวและสอนให้เด็กๆรู้จักวิธีปฏิบัติตามประเพณีเหล่านี้

Kustiani Kalis Sambikala

ตามที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ต่างๆ ทางพุทธศาสนา มีรัฐของชนเผ่า (มหาชนบท)° อยู่ ๑๖ แห่งในอินเดียสมัยพุทธกาล รัฐ เหล่านี้มีทั้งที่ปกครองค้วยระบบสาธารณรัฐและระบบราชาธิปไตย วัชชีและมัลละเป็นสาธารณรัฐ ในขณะที่รัฐโกศล วังสะ และมคธเป็นราชาธิปไตย ทั้ง ๒ ระบอบนี้ ไม่มีระบอบใคที่มีสถานะสูงกว่ากันในทัศนะของพุทธศาสนา" แหล่งข้อมูลของอินเดียบ่งบอกว่า ไม่ว่ารัฐนั้นจะเป็นสาธารณรัฐหรือราชาธิปไตยก็ตาม แต่ผู้ปกครองล้วนเป็นผู้ชาย ทั้งสิ้น

ในระบอบราชาธิปไตย ตำแหน่งพระราชาคือตำแหน่งทางการเมืองที่สูงที่สุด ในพุทธศาสนาแล้ว พระราชา ในอุดมคติเรียกว่า "จักรพรรดิ" การตรวจสอบคัมภีร์ทางพุทธศาสนาต่างๆ แสดงให้เห็นว่า ไม่เคยมีระบุไว้เลยว่ามี ผู้หญิงเป็นจักรพรรดิ ที่จริงแล้ว คำว่าจักรพรรดิกีคือเพศชาย อย่าว่าแต่ผู้หญิงจะเป็นจักรพรรดิ แม้แต่เป็นพระราชาก็ไม่ เคยมีด้วยซ้ำในสมัยพุทธกาล เท่าที่มีบันทึกไว้ในประวัติศาสตร์ มีเพียงช่วงหลังจากนั้นเท่านั้น ที่พบว่ามีการระบุว่าสตรี ชาวพุทธหลายคนได้เป็นผู้ปกครองในศรีลังกา"

# สตรีในสังคมและการเมือง ที่ปรากฏในคัมภีร์ศาสนาพราหมณ์

สังคมอินเคียก่อนการกำเนิดขึ้นของพุทธศาสนา เป็นสังคมแบบศาสนาพราหมณ์และปิตาธิปไตย กล่าวกันว่า แม้ในบ้านเกิดของพระพุทธเจ้า พราหมณ์เป็นผู้ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาในท้องถิ่นสำหรับชาวศากยะ และได้ตั่ง ถิ่นฐานในบริเวณที่เรียกว่าโขมทุสสะ อิทธิพลของศาสนาพราหมณ์นั้นแข็งแกร่งมาก และมีผลกระทบอย่างลึกซึ้งต่อ ทัศนคติของประชาชน ชีวิตด้านการเมืองก็คือกำสอนแบบผู้ชายเป็นใหญ่เช่นกัน ดังนั้น ผู้ปกครองส่วนมากแล้วคือ ผู้ชาย โดยเฉพาะที่มาจากวรรณะนักรบ (กษัตริย์)

คำสอนของศาสนาพราหมณ์วางผู้หญิงในตำแหน่งที่ตำกว่าผู้ชายในเกือบจะทุกด้าน ซึ่งได้แสดงไว้ในคัมภีร์ มนูสัมฤติ หรือกฎของพระมนู ซึ่งเป็นคัมภีร์พื้นฐานของศาสนาพราหมณ์ที่เกี่ยวกับการจัดระเบียบสังคม คัมภีร์นี้กล่าว ว่า ในชีวิตทางศาสนา ผู้หญิงไม่ได้รับอนุญาตให้เรียนคัมภีร์ทางศาสนาได้มากเท่าที่อนุญาตให้กับผู้ชาย และการสวด มนตร์ในพิธีกรรมบางประเภท ผู้หญิกีไม่ได้รับอนุญาตให้สวด ถือกันว่าผู้หญิงเป็นผู้ที่มายังโลกนี้พร้อมกับธรรมชาติ ที่จะล่อลวงผู้ชาย ในชีวิตทางสังคมและทางครอบครัว หน้าที่ของผู้หญิงก็ถูกจำกัดจนเกือบหมด ให้เหลือเพียงการผลิต ลูก รับใช้สามี และทำงานบ้าน โดยทั่วไปแล้ว บทบาทของผู้หญิงในสังคมอินเดียดังที่ได้แสดงไว้ในคัมภีร์มนูสัมฤติ ไม่เคยขยายออกไปนอกกรอบของบ้านเลย อาจกล่าวได้ว่าเป็นไปไม่ได้เลยที่ผู้หญิงในสังคมแบบพราหมณ์จะมีบทบาท ทางการเมืองอย่างมีนัยสำคัญ

พุทธศาสนาไม่ได้วางผู้หญิงในสถานะที่ต่ำเช่นนี้ เช่นที่ศาสนาพราหมณ์ได้กำหนด แม้ว่ากัมภีร์ในพุทธ ศาสนาก็ไม่ได้กล่าวไว้มากนักเกี่ยวกับบทบาทของผู้หญิงด้านการเมืองหรือการเป็นพระราชา คัมภีร์ในพุทธศาสนาบาง เล่มกล่าวว่า ผู้หญิงจะไม่สามารถเป็นพระราชาในอุดมคติ หรือจักรพรรดิ ได้เลย เช่นคัมภีร์อังคุตตรนิกาย มีกล่าวไว้ ชัดเจนว่า "เป็นไปไม่ได้ ภิกษุทั้งหลาย ไม่อาจเกิดขึ้นได้ ที่สตรีจะเป็นจักรพรรดิ แต่ ภิกษุทั้งหลาย อาจเป็นไปได้ที่บุรุษ จะเป็นจักรพรรดิ"

# แนวคิดของพุทธศาสนาเกี่ยวกับราชาธิปไตย และความสัมพันธ์ต่อผู้หญิง

สำคัญอย่างยิ่งที่จะไม่ลืมแนวคิดเกี่ยวกับผู้ปกครองจักวรรดิ ที่มีอยู่แล้วในสังคมแบบศาสนาพราหมณ์ก่อน การเกิดขึ้นของพุทธศาสนา พัฒนาการของแนวคิดดังกล่าว อาจพบได้ในคัมภีร์ของศาสนาพราหมณ์บางเล่ม เช่นไมตร ยายะ อุปนิษัท (Maitry  $\bar{a}_{ya}$  a Upanishad)  $^{\circ\circ}$  ในสังคมแบบศาสนาพราหมณ์ แนวคิดเรื่องผู้นำสัมพันธ์กับแนวคิดเรื่อง เทพ ผู้ปกครองจักรวรรดิ กล่าวกันว่าเทียบเท่ากับพระอิทน์และพระวรุณ  $^{\circ\circ}$ 

แนวคิดเรื่องจักรพรรดิ มีปรากฏในคัมภีร์รุ่นแรกๆ ของพระไตรปิฎก และดูเหมือนว่าต่อมา ได้มีการพัฒนา ให้มีฐานะเป็นผู้นำทางโลก เข้าคู่กับพระพุทธเจ้าที่ถือกันว่าเป็นผู้นำหรือผู้ปกครองทางธรรม ในพุทธศาสนานั้น แนวคิดเรื่องจักรพรรดิไม่ได้สัมพันธ์กับเทพเจ้าใดๆ ตำแหน่งจักรพรรดิสามารถเป็นของราชาองค์ใดก็ได้ที่ทรงมีความ ห่วงใชต่อความเป็นอยู่ดีของประชาชนอย่างจริงจัง ทั้งความเป็นอยู่ดีทางวัตถุและทางจิตวิญญาณ จักรพรรดิได้รับ สถานะพิเศษในทางสังคมและการเมือง ในคัมภีร์พุทธศาสนาชั้นหลังๆ " ไม่เพียงเท่านั้น ยังถือกันอีกด้วยว่ามีความ เสมอกับพระพุทธเจ้าในบางแง่ เช่นในแง่การทำงานเพื่อความสุขของมนุษยชาติ " และในแง่ครูของประชาชน " จักรพรรดิที่รู้จักกันดีในคัมภีร์พุทธศาสนาก็คือทาลหเนมิ" และมหาสุทัสสนะ "

กับกีร์พุทธศาสนาในช่วงต่อมาได้ยกย่องคุณลักษณ์ทางกายบางประการของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะอย่างยิ่ง กล่าวกันว่า ทั้งพระพุทธเจ้าและจักรพรรดิต่างก็มีมหาปุริสลักขณะ ๑๒ ประการ ที่จริงแล้ว พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า มหาบุรุษมีลักษณะ ๔ ประการคือ การเรียนรู้มาก (พหุสุต) ความเข้าใจดี (ภาสิตัสส อัตถ ชานาติ) ความจำดี (สติมา โข ปน โหติ จิรกตัมปี)และมีความเชี่ยวชาญกับความขยัน(คห หกานิ กิ กร อียานิ ตัตถ ทักโขโหติ อนลาโส) คำ คุณธรรมทั้ง ๔ ของมหาบุรุษ ไม่สัมพันธ์กับลักษณะทางกายภาพของคนที่ยิ่งใหญ่ ๑๒ ประการ ความเชื่อที่ว่าพระพุทธเจ้ามี เครื่องหมายทางกาย ๑๒ ประการ เพิ่งเกิดขึ้นในช่วงหลังเท่านั้น เพราะสาวกของพระพุทธเจ้าพยายามจะอวดว่า คุณ ลักษณ์ของพระพุทธเจ้าไม่ใช่มีแต่ในทางจิตเท่านั้น และมีในทางกายด้วย แม้ว่าคำว่า "บุรุษ" หมายถึงเพศชาย ก็ตามแต่ คำอธิบายเกณฑ์ต่างๆ ของบุรุษนั้นกลับไม่มีเอ่ยถึงเพศสภาพ เห็นได้ชัดเจนว่าพระพุทธเจ้าไม่ได้เชื่อมโยงแนวคิดเรื่อง มหาบุรุษกับเพศใดเป็นพิเศษ ดูเหมือนว่าสถานภาพเช่นนี้ ทุกๆ คนสามารถเป็นได้ ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย

เมื่อตรวจสอบอย่างละเอียดถึงเครื่องหมายทางกาย ๓๒ ประการที่ได้กล่าวไว้ในคัมภีร์ยุคหลังๆ เราจะพบว่ามี การอ้างอิงถึงข้อเท็จจริงว่า เพื่อที่จะได้เป็นจักรพรรดิ คนผู้นั้นต้องเป็นชาย คัมภีร์ได้ระบุเหตุผลสำหรับข้อนี้ว่า สัตว์ เช่นนี้มีอวัยวะสำคัญของผู้ชายอยู่ภายในฝัก (โกโสหิตวัตถาคุยห) เหตุผลนี้มีนัยว่าผู้หญิงไม่อาจเป็นจักรพรรดิได้

ในพระ ไตรปีฎก มีการกล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างผู้หญิงกับแนวคิดเรื่องจักรพรรดิ แต่ก็คือการที่ผู้หญิง เป็นหนึ่งในสมบัติ ๗ ประการของจักรพรรดิ (อิตถีรัตตน) อีก ๖ ประการก็คือ จักรแก้ว (จักกรัตตน) ช้างแก้ว (หัตถิรัต ตน) ม้าแก้ว (อัสสรัตตน) แก้วมณี (มณิรัตตน) คหบดีแก้ว (คหปติรัตตน) และที่ปรึกษาแก้ว (ปรินายกรัตตน) ๒๒ ตาม กำอธิบายว่าด้วยจักรพรรดิในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา ผู้หญิงจะต้องมีคุณสมบัติบางประการจึงเป็นเป็นอิตถีรัตตนะได้

> น่ารัก งามตา มีสเน่ห์ มีผิวเหมือนคอกบัว ไม่สูงไปไม่ต่ำไป ไม่ผอมไปไม่อ้วน ไป ไม่คำไปไม่ขาวไป มีความงามเหนือมนุษย์ ราวกับเทพธิคา ผิวมีสัมผัส เหมือนกับฝ้ายหรือไหม กลิ่นกายหอมเหมือนไม้จันทน์ ริมฝีปากเหมือนคอกบัว ไม่ทรยสต่อพระราชา แม้แต่ในความคิด และยิ่งไม่ในการกระทำ

เห็นได้อย่างชัดเจนว่า คุณสมบัติของผู้หญิงนั้นได้ตอกย้ำความเป็น "หญิง" จนถึงบัดนี้ ราไม่มีหลักฐานใดๆ

ว่าผู้หญิงได้รับโอกาสมีส่วนร่วมในการพัฒนาประเทศ คุณค่าที่ยิ่งใหญ่ที่สุดของผู้หญิงก็เป็นเพียงการผลิตเจ้าชายรัช ทายาทเพื่อสืบทอดแผ่นดิน ยิ่งกว่านั้น ยังคงไม่เป็นที่รู้กันว่าจักรพรรดิมีภรรยาหนึ่งคนหรือหลายคนที่เป็นอิตถีรัตตนะ หรือไม่<sup>๒๕</sup>

# การสร้างอำนาจให้กับผู้หญิงในทางการเมือง ด้วยนัยของความหมายดั้งเดิมของมหาบุรุษที่เกี่ยวกับจักรพรรดิ

อาจมีผู้ถามว่า ทำไมพระพุทธเจ้าไม่กล่าวว่าผู้หญิงอาจจะเป็นจักรพรรคิได้เช่นกัน นี่หมายความว่า พระพุทธเจ้าทรงกีดกันทางเพศหรือ เราไม่อาจตัดสินอย่างนี้ได้โดยง่าย คำตอบนั้นเกี่ยวข้องกับสภาพทางสังคมและ การเมืองของสังคมอินเดียในยุคหนึ่งๆ

เนื่องจากท่าทีของสังคมอินเดียสมัยพุทธกาลที่มีลักษณะผู้ชายเป็นใหญ่และกีดกันทางเพศ จึงเป็นการยาก สำหรับผู้หญิงที่จะคำรงตำแหน่งสูงทางการเมือง ผู้หญิงเพียงมีส่วนร่วมอยู่แต่ในโลกในบ้าน โดยไม่สามารถเข้าถึง ความรู้ทางการเมือง แม้ว่าจะมีผู้หญิงในราชตระกูลที่เข้าถึงการเมืองได้ แต่กระนั้นก็คงจะเป็น "การตกตะถึงทางสังคม" หากพระพุทธเจ้ายอมรับอย่างเปิดเผยว่าผู้หญิงก็อาจเป็นจักรพรรคิได้

เมื่อผู้หญิงเรียนรู้แนวคิดทางพุทธศาสนาว่าด้วยจักรพรรดิ ผู้หญิงบางคนอาจจะ ไม่เคยมีความกล้าหาญที่จะเข้า ร่วมทางการเมือง พวกเขาอาจกล่าวว่า การเข้าร่วมทางการเมืองเป็นเรื่อง ไร้ประโยชน์ เพราะมัน ไม่ใช่โลกที่พวกเขา เคลื่อนไหวอยู่ เมื่อเราตรวจสอบคัมภีร์ทางพุทธศาสนาในยุคต้นและในยุคหลังอย่างละเอียด จะค้นพบว่า เหตุผลอาจจะ ไม่ใช่เพียงเรื่องสถานการณ์ทางสังคมและการเมืองในสังคมอินเดียในยุคนั้นเท่านั้น แต่อาจจะเป็นการแปลความคำ สอนทางพุทธศาสนาบางประการในยุคแรกอย่างผิดๆ ด้วยเช่นกัน ซึ่งรวมถึงการแปลความผิดเรื่องแนวคิดมหาบุรุษ ด้วย

คัมภีร์ทางพุทธศาสนาในยุคแรก และยุคหลัง แสดงหลักฐานของการแปลความที่ต่างกันในเรื่องแนวคิด ว่าด้วยมหาบุรุษ ในคัมภีร์ยุคแรกเน้นความสำคัญที่คุณลักษณะทางจิต ขณะที่ในคัมภีร์ยุคหลัง มีการหลอมรวมการ อ้างอิงถึงความสำคัญของเครื่องหมายทางร่างกายเข้าในแนวคิดนี้ ในความหมายคั้งเดิมของมหาบุรุษตามที่ได้แสดงไว้ ในคัมภีร์ยุคต้น เครื่องหมายทางกายเป็นเพียงเกณฑ์ขั้นรองๆ เท่าที่จักรพรรดิได้ถูกทำให้ต้องมีเครื่องหมายทางร่างกาย ของมหาบุรุษ เราสามารถสันนิษฐานได้อย่างมั่นใจว่าเครื่องหมายทางร่างกายนั้นก็เป็นเกณฑ์ชั้นรองสำหรับการเป็น จักรพรรดิ

เป้าหมายในที่นี้ไม่ใช่ความพยายามที่จะหาความชอบธรรมที่จะเป็นจักรพรรคิให้กับผู้หญิง แต่เราแสวงหา มุมมองใหม่ที่จะสร้างอำนาจให้กับบทบาทของผู้หญิงในทางการเมือง ผู้หญิงไม่จำเป็นต้องกังวลถึงความสำคัญของ การที่ต้องมีคุณสมบัติครบจึงจะเป็นจักรพรรคิได้ สิ่งสำคัญที่สุดก็คือผู้หญิงต้องสามารถเข้าถึงธรรมะที่เป็นบาทฐาน ของแนวคิดเรื่องจักรพรรคิ ในที่นี้เราต้องการจะมุ่งความสนใจไปที่คุณสมบัติทางจิตวิญญาณของจักรพรรคิ ไม่ใช่ ลักษณะทางกายภาพ จุดเน้นนั้นอยู่ที่คุณสมบัติหรือหน้าที่ที่เป็นสาระสำคัญที่จักรพรรคิต้องกระทำให้ถูกต้องตรงกับ ธรรมะ เช่นการเฝ้าระวังอย่างถูกต้อง และการคุ้มครองประชาชน (ธมมิกรักขาวร อาคุตติ) กล่าวกันว่าเมื่อพระราชา เที่ยงธรรมและรักษาสิล จักรพรรคิหรือพระราชาผู้หมุนจักร จะปรากฏขึ้นในราชอาณาจักร

ด้วยความพยายามที่จะผ่านเกณฑ์ทางจิตเพื่อจะได้เป็นมหาบุรุษ และด้วยการพิจารณาความหมายที่แท้จริง ของจักรพรรดิ ผู้หญิงสามารถเป็นผู้นำได้ ผู้หญิงสามารถเป็นผู้นำในชุมชนของตน ประเทศหรือแม้แต่โลกได้ แม้ว่า อาจจะยากสำหรับผู้หญิงที่จะได้รับตำแหน่งจักรพรรดิ แต่พวกเขาก็สามารถเป็นผู้นำที่ยิ่งใหญ่พอๆ กับจักรพรรดิได้

มีผู้หญิงในพุทธศาสนาหลายคน ที่อาจจะยกมาเพื่อเป็นแบบอย่างของผู้นำที่ประสบความสำเร็จ พระราชาที่

เป็นผู้หญิงทรงพระนามว่าสิมา ในราชอาณาจักรกลิงคะในประเทศอินโคนีเซีย ทรงเป็นผู้ปกครองที่ทรงธรรมในช่วง คริสต์ศตวรรษที่ ๑๒๕ ในยุคสมัยปัจจุบันนี้ เราอาจดูตัวอย่างจากนางสิริมาโว บันฑารานายเก แห่งศรีลังกา ซึ่งในปีพ.ศ. ๒๕๐๓ ได้เป็นนายกรัฐมนตรีหญิงคนแรกในโลก และนางอองซานซูจี ผู้นำประชาธิปไตยในพม่าซึ่งได้รับรางวัล โนเบลสันติภาพในปี ๒๕๓๔ พวกเขาเป็นตัวอย่างของการเปลี่ยนแปลงสำหรับมนุษยชาติซึ่งผู้หญิงที่ยิ่งใหญ่ได้ทำให้ เกิดขึ้นด้วยบทบาททางการเมืองของตน

#### เชิงอรรถ

- ๑ ชื่อของรัฐเหล่านี้คือ อังคะ มคธ กาสี โกศล วัชชี มัลละ เจติ วังสะกุรุ ปัจจาละ มัจฉะสุรเนะ อัสสกะ อวันติ คันธารา และกัมโพช A.N. I. 212
- ത Ibid., p. 31.
- ๔ ตัวอย่างเช่น ถีลาวดี สิวลี และอนุลา พวกนางปกครองประเทศเป็นช่วงสั้นๆ เช่นอนุลา เป็นผู้ปกครองศรีลังกา ประมาณ ๔ เดือน อนุลาถูกกล่าวหาว่าเป็นราชินีที่ไม่ดี เป็น "นางแพศยา" เพราะได้ฆ่าผู้ชายไปหลายคน ดู G. P. Malalasekera, *Dictionary of Pāli proper Names* (London: Pali Text Society, 1974), p. 93.
- & Davids, T.W. Rhys. *The Story of the Nations: Buddhist India* (London: T. Fisher Unwin, 1903), p. 21. See also *Khomadussa Sutta*, S.N. I. 183.
- ๖ "นั่นคือ *กษัตริย์* ผู้ที่ได้ควบคุมแบบแผนทางสังคมและการเมือง ซึ่งเติบโตขึ้นมาจากการจัดการของราชาธิปไตย ..."
- M. M. J. Marasinghe, Gods in Buddhism (Nugegoda, Sri Lanka: Sarasavi Publishers, 2009), p. 40f.
- ๗ การบวงสรวงสังเวยที่เรียกว่า อัคนิโหตร (การบูชาไฟ) จะกระทำโดยผู้ชายเท่านั้นซึ่งเป็นคนที่อยู่ในวรรณะของ อารยัน ๓ วรรณะ (ไม่รวมวรรณะสูทร) การบวงสรวงสังเวยนี้อาจกระทำโดยผู้หญิงหรือคนวรรณสูทรได้ เหมือนกัน แต่ต้องไม่มีการสวดมนตร์ G. Buhler, *The Laws of Manu* (Oxford: Clarendon Press, 1886), p. 32.
- ๘ "มันเป็นธรรมชาติของผู้หญิงที่จะล่อลวงผู้ชายในโลกนี้ ด้วยเหตุนี้ ผู้มีปัญญาจะไม่มีทางไม่ป้องกันตัวเองเมื่ออยู่ใน กลุ่มผู้หญิง Ibid., p. 69.
- ธ คูกัมภีร์มนูสัมฤติ เกี่ยวกับชีวิตในครอบครัว Ibid., p. 75 ff
- ๑๐ "อหานเมตะ ภิกขเว อนวกาโส ยะ อิตถี ราชา อัสสะ จักกวัตติ เนตะ หานะ วิชชติ หานัญจ โข เอตะ ภิกขเว วิชชาติ ยะ ปุริโส ราชา อัสสะ จักาวัตติ หานเมตะ วิชชตี" A.N. I. 28.
- ๑๑ "ยังคงมีผู้ชิ่งใหญ่คนอื่น ผู้ทรงอำนาจผู้ถือธนู ผู้ปกครองแห่งจักรวรรคิ, สุทยุมนะ ภูริทยุมนะ อินทรยุมนะ กุวาลยา สวะ ขอุวนาสวะ วธรยสวะ อัสวปติ ..." F. Max Müller, *The Sacred Books of The East*, vol. 15 (Oxford: Clarendon Press, 1884), p. 289.
- ole Sanath Kumara Nanayakkara. "Cakravartin" in the Encyclopaedia of Buddhism, vol. 3 (The Government of Sri Lanka, 1977), p. 592 ff.
- ໑ຓ Ibid., p. 594.
- ๑๔ "แม้ว่าความสัมพันธ์เช่นนี้ ระหว่างแนวคิดเรื่องมหาบุรุษ กับแนวคิดเรื่องพระพุทธเจ้ากับจักรพรรดิ จะมีกล่าวไว้ ในพระไตรปิฎกเองก็ตาม แต่อาจจะเป็นได้ว่าความสัมพันธ์นี้มีอยู่ในชั้นหลังๆ ..." Wimalaratana Bellanwila.

"Mahapurisa," Encyclopaedia of Buddhism, vol. 6 (The Government of Sri Lanka, 2002), p. 468 แต่ในกัมภีร์ยุค แรกๆ กล่าวว่า การได้เป็นโสดาบันนั้นดีกว่าเป็นจักพรรดิ เพราะจักพรรดินั้นจะไปเกิดใหม่ในภพสวรรค์เท่านั้นเอง (กิญจาปี ภิกขเว ราชา จักกวัตติ จทุนนะ ที่ปานะอิสสริยาธิปจจา ราชา กาเรตวา กายัสสา เภทาปร มร อาสุคตติ สักกะ โลกะ อุปปัจจุติ เทวานะ ตาวติสานะ สหพยตะ) S.V. 341.

๑๕ ปุคคลา โลเก อุปปัชชมานา อุปัชชันติ พหุชนหิตายะ พหุชนสุขายะ พหุโน ชนัสสนา อัตถายะ หิตายะ สุขายะ เทว มานุสสานะ A.N. I. 76.

๑๖ ปุคคลา โลเก อุปปัชชามานา อุปปัชชันติ อัจฉริยมานุสสา

๑๗ ภูตปุพพะ ภิกขเว ราชา ทะ หเนมิ นามะ อโหสิ จักวัตติ D.N. III. 58. จักกวัตติสีหนาทสูตร

๑๘ มหาปรินิพพานสูต D.N. II. 47

๑៩ มหาปทานสูต D.N. II. 17-18.

๒๐ "... พหุสสุโต โหติ ตัสสะ ตัสเสวะ สุตชาตัสสะ ตัสสะ สัสเสวะ โข ปะนะ ภาสิตัสสะ อัตถะ ชานาติ อะยะ อิมัสสะ ภาสิตัสสะ อัตโถ อะยะ อิมัสสะ ภาสิตัสสะ อัตโถ ติ สติมา โข ปะนะ โหติ จิรกตัมปี จรภาสิตัมปี สาริตา อนุสสาริตา ยานิ โข ปะนะ คห หภานิ กะระ อียานิ ตัตถะ ทักโข โหติ อนลาโส" A.N. II. 35.

๒๑ ลักขณสุต มหาปทานสุต AD.N. III, 160; มหาปทานสุต อปทาน I 30; D.N. II. 17.

๒๒ ตัสสิมานิ สัตตะ รตนานิ ภวันติ เสยยาถิทะ จักกรตน หัตถิรตน อสสรตน มณิรตน อิตถิรตน คหปติรตน ปรินายก รตน เมวะ สัตตมะ อัมพพสุตตะ D.N. I. 88; มหาปทานสูตร, D.N. II. 13.

๒๓ มหาสุทัสสนสูตร D.II. 175. Maurice Walsh, The Long Discourses of the Buddha (Boston: Wisdom Publications, 1995), p. 208.

๒๔ ตามที่กล่าวไว้ในลักขณาสูตร อวัยวะสำคัญถูกหุ้มอยู่ในฝัก และดังนั้น จักรพรรดิจะต้องมีลูกชายมากกว่าหนึ่งพัน คน โดยเหตุผลแล้ว จักรพรรดิจึงมีภรรยามากกว่าหนึ่งคน ดู Maurice O. Walshe. The Long Discourses of the Buddha (Boston: Wisdom Publications, 1995), p. 451.

lo& A.N. III. 35; Samyutta Nikaya/Parayana Vagga of the Sutta Nipata.

๒๖ มหาปทานสูตร มหาลักขณาสูตร และจักกวติสีหนาทสูตร

්ක A.N. I 109.

๒๘ "หากท่านจะทำหน้าที่พระราชาผู้หมุนจักรชาวอารยันแล้ว ในวันที่ ๑๕ ซึ่งเป็นวันอดอาหาร ... จักรแก้วอัน ศักดิ์สิทธิ์จะปรากฏแก่ท่าน จักรที่มีซี่พันซี่ มีขอบวงจัร แกน พร้อมกับส่วนประกอบทั้งหลาย" จักกวัตติสีหนาทสูตร.

Marice Walsh, The Long Discourses of the Buddha (Boston: Wisdom Publications, 1995) p. 396.

๒៩ [http://www.absoluteastronomy.com/topics/Keling] Accessed December 9, 2010.

Wasfia Nazreen

ในประเทศบังคลาเทศนั้นมีจำนวนประชากรที่นับถือศาสนาพุทธอยู่ประมาณ 1 ล้านคน ซึ่งนับเป็นสัดส่วนเพียงแค่ 1% จากจำนวนประชากรทั้งหมด90% ที่นับถือศาสนาอิสลาม ในอดีตนั้นชาวอินเดีย ฮินดู และมุสลิมในบังคลาเทศ เคยอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข อันเนื่องมาจากประวัติความเป็นมาที่ยาวนานของวัฒนธรรมและปรัชญาใน พระพุทธศาสนา ตลอดเวลา 400 ปี ของราชวงค์ ปาละ นั้นถือได้ว่าเป็นยุคทองของเบงกอล เนื่องจากพระพุทธศาสนามี ความรุ่งเรื่องเป็นอันมาก อย่างไรก็ตาม สถานการณ์ต่างๆได้เปลี่ยนไปในช่วงของศตวรรษที่ 21 อันเนื่องมาจากการ เติบโตของประชากร ปัญหาความขัดแย้งทางการเมือง รวมถึงปัญหาความขัดแย้งของผู้นำทางศาสนาหัวรุนแรง ทำให้ เกิดอุสรรคในการก่อตั้งกิกษุณีสงฆ์ ในเบงกอล และพระภิกษุสงฆ์ในพระพุทธศาสนาส่วนใหญ่ไม่เต็มใจที่จะทำการ อุปสมบทให้แก่กิกษุณี

ในประวัติสาสตร์นั้น ภิกษุณีสงฆ์ เกิดขึ้นในเบงกอลและคำรงอยู่จนถึงสตวรรษที่ 12 เมื่อพระราชา
บราห์มินท์ พระมหากษัตริย์ในราชวงศ์เซนขณะนั้นได้หันไปให้การสนับสนุนศาสนาพราหมณ์แทนพระพุทธศาสนา
จากนั้นในช่วงสตวรรษที่ 13-16 ได้มีเจ้าอาณานิคมอิสลามเข้าปกครองเบงกอล เ ป็นเหตุให้ในปลายสตวรรษที่ 16
คงเหลือเพียงประชากรกลุ่มลีกๆแถบตะวันออกเฉียงเหนือของอินเดียใน จิตตะกอง และย่าน จิตตะกองฮิลล์ เท่านั้น ที่
ยังคงนับถือศาสนาพุทธ ในช่วงสตวรรษที่ 17-19 เมื่ออังกฤษเป็นเจ้าอาณานิคมปกครอง อนุทวีปอินเดียนั้น พระภิกษุ
สงฆ์ในราชวงศ์ อาระกัน ได้ฟื้นฟูพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และตั้งสมาคมชาวพุทธ วัชรยานแห่งจิตตะกอง และ
จิตตะกองฮิลล์ขึ้นในปี 1864 ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา ชาวพุทธส่วนใหญ่ในบังคลาเทสได้นับถือพระพุทธศาสนานิกายเถร
วาทโดยได้รับอิทธิพลทางวัฒนธรรมจากพระพุทธศาสนาในประเทศพม่า ศรีลังกา และไทย แต่ถึงกระนั้น ก็ยังไม่มี
ภิกษุณีสงฆ์ในพระพุทธศาสนาของบังคลาเทศอยู่ดี อย่างไรก็ตามยังมีกลุ่มหญิงสาวที่ให้ความสนใจในการปฏิบัติอย่าง
จริงจังและหวังว่าจะได้บวชเป็นภิกษุณี ซึ่งมีจำนวนเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ

เอกสารฉบับนี้จะช่วยอธิบายถึงสถานภาพทางสังคมของสตรีชาวพุทธรวมถึงมุมมองทางการเมืองสำหรับ ประเทศบังคลาเทศในปัจจุบันและประวัติศาสตร์ของเบงกอล ที่ยังจะพูดถึงการบวช, การปฏิบัติธรรมและ Religious freedom ประกอบกับ case studies ใน Chittagong Hill Tracts.

Eun-su Cho

ถึงแม้ว่าความก้าวหน้าของสถานภาพสตรีเป็นไปในระดับโลก วันนี้ในหลายประเทศการมีส่วนร่วมของผู้หญิงใน สังคมยังถูกกีดกันและยังคงมีสถานภาพต่ำกว่าผู้ชาย เกาหลีเป็นหนึ่งในประเทศดังกล่าว ปรากฏการณ์ของการเติบโต ทางเศรษฐกิจ 2-3 ทศวรรษที่ผ่านมา เปิดโอกาศให้ผู้หญิงเกาหลีศึกษาสูงกว่าเดิมและสถานภาพทางสังคมที่สูงขึ้นกว่า ที่เคยเป็นมาก่อนหน้านี้ เป็นเหตุให้สตรีโดยเฉพาะชนชั้นกลางมีเสรีภาพต่างๆ นานา กว่าเดิมในการยกระดับตนเอง ทางด้านความรู้และรายได้ นอกเหนือไปจากชัยชนะส่วนตัวและทางเศรษฐกิจยังมีผู้หญิงจำนวนมากขึ้นที่หันเข้าหา งานของการส่งเสริมสังคมโดยการทำงานในภาครัฐ เช่นในหน่วยงานภาครัฐบาลและกับบริษัทขนาดใหญ่ เมื่อพูดถึง ผู้หญิงในระดับผู้นำ เกาหลีก็ยังเป็นต่อ อยู่มากในหมู่ประเทศสมาชิกองค์การเพื่อความร่วมมือทางเศรษฐกิจและการ พัฒนาประเทศ (OECD) ในแวดวงศาสนาเช่นกัน แม้บทบาทการทำงานของผู้หญิงแกาหลีจะเห็นได้ชัด แต่บทบาท เหล่านั่นก็ถูกมองว่าเป็นแค่งานระดับต่ำ ส่วนบทบาทผู้ชายในแวดวงศาสนาจะอยู่เบื้องหน้า

อกติในสังคมและการขาดการสนับสนุนทางด้านกำลังใจ การศึกษาและระบบการสนับสนุนทางการเงิน รวมไปถึงความลังเลใจของพวกสตรีเกาหลีเองที่จะปลีกตัวออกจากแนวความคิดของบทบาททางเพศที่สืบทอดมา นับเป็นอุปสรรกสำคัญต่อความก้าวหน้าของสตรีในหมู่ผู้ทำงาน ในขณะที่ผู้หญิงบางคนได้กล้าเดินหน้าต่อไปและ บุกเบิกเส้นทางของตัวเอง ได้ได่เค้าทางสังคม เอาชนะอุปสรรคทางสังคม ทางวัฒนธรรม และอคติที่ผู้หญิงเกาหลีต้อง เผชิญทั้งปัญหาทางด้านสังคมและจิตใจก็ยังคงเป็นเรื่องราวหคหู่ที่ได้ยินกันบ่อย ในการก้าวหน้าในอาชีพของตนเอง ของพวกเขา เพคานแก้วที่เลื่องลือก็ยังคงแข็งแก่รงอยู่ในเกาหลี การเผชิญอุปสรรคนี้โดนกิดกันด้วยความซับซ้อนของ ปัจจัยพื้นฐาน สิ่งที่ปรากฏบนพื้นผิวของปัญหาของความไม่เท่าเทียมของเพศหญิงและชายปฏิเสธความกว้างและลึก ของปัญหานี้ สิ่งที่น่ากลัวกว่าประสบการณ์อันเป็นอคติจากภายนอกตามเส้นทางสู่ความสำเร็จก็คือ ความทรมานที่เกิด จากความขัดแย้งของจิตสำนึกของพวกเขาเอง ผู้หญิงที่ไต่เด้าโครงสร้างปิรามิดทางสังคมและการงานที่สูงขึ้นและชัน ขึ้นเรื่อยๆก็จะพบว่าเพื่อนๆร่วมงานเพศหญิงที่เธอมีอยู่มากมายเมื่ออยู่ระดับฐานของปีรามิดก็จะหายไปอย่างรวดเร็ว มันยากสำหรับเธอที่จะพบรุ่นพี่หญิงผู้ชี้แนะหรือจะมีกระทั่งระบบสนับสนุนหญิงอย่างที่พวกผู้ชายมีกันเมื่อไต่เด้า ทางการงานสูงขึ้นเรื่อยๆ เธอถูกล้อมรอบไปด้วยคู่แข่งจึงจะต้องผลักดันประสิทธิภาพและความสามารถของตัวเองด้วย ตนเองให้มากกว่าที่เคย แต่การที่เธอผลักดันตัวเองมากขึ้นทำให้เธอเผชิญกับความว้าเหว่ ความไม่มั่นใจและความกลัว มากขึ้น ถึงแม้ว่าเธออาจไม่รู้ตัวว่าเกิดอะไรขึ้นกับเธอ

โดยปกติในเอเชียตะวันออก ผู้หญิงจะถูกสอนให้เชื่อฟังและถ่อมตนไม่เพียงแต่ในการปฏิบัติภายนอกโดย ท่าทางและมารยาท แต่รวมไปถึงส่วนตัวของพวกเธอเพื่อให้ "ความเป็นผู้หญิง"หล่อหลอมความนึกคิดและจิตใจของ พวกเธอ วันนี้ระบบของการสอนจริยธรรมในเอเชียตะวันออกที่สืบทอดมาเป็นพันๆ ปีได้รับการตัดทอนและแทนที่ ด้วยจริยธรรมตะวันตกสมัยใหม่และแนวความคิดของความเสมอภาคทางเพส การเปลี่ยนแปลงที่เกี่ยวข้องกับกระแส ใหม่นี้ สวนทางกับความเป็นจริงในชีวิตประจำวันด้วยความท้าทายอย่างต่อเนื่อง ความพยายามโค่นล้มและการ พิจารณาที่ไม่เป็นธรรมต่อสตรีในตำแหน่งผู้นำ การกระทำแบบดั้งเดิมที่เน้นการให้บริการคนอื่นมากกว่าตัวเองฝังแน่น อยู่ในจิตรสำนึกสตรีเกาหลีและก่อให้เกิดความไม่มั่นใจกับผู้หญิงที่มีความทะเยอทะยานสูง เพราะเกิดความละอายใจ กับความทะเยอทะยานของตนเอง โดยเห็นว่ามีต้นกำเนิดจากความปรารถนาที่เห็นแก่ตัวในการจะมีความสำเร็จสูงใน การงานของตนเอง ในสังคมสมัยใหม่ที่มีลักษณะการแข่งขันและยกฐานะตัวเอง ผู้หญิงยังคงรู้สึกไม่สบายใจกับการ

แสดงออกอย่างแข็งขัน พวกเขามักจะมีความไม่แน่นอนใจในการผลักดันแนวความคิดและนำเสนอความสำเร็จ และ กังวลว่าการผลักดันความคิดริเริ่มอาจถูกตีความว่าเป็นแรงจูงใจจากความภาคภูมิใจหรือความทระนง ในขณะที่ความ ขัดแย้งเหล่านี้อาจจะมีผลมาจากแรงกดดันต่างๆจากบรรทัดฐานของสังคมกับผู้หญิงในสังคมเกาหลี อย่างหลีกเลี่ยง ไม่ได้ นอกจากนี้ ความขัดแย้งยังเหล่านี้อาจมีต้นกำเนิดจากความขัดแย้งภายในที่ลึกซึ้ง

โดยเฉพาะสตรีผู้ที่ทำงานอยู่ในแวดวงของสังคมพุทธสาสนา จะมีแนวโน้มที่จะเน้นว่าแรงจูงใจที่อยู่ เบื้องหลังการมีส่วนร่วมกับงานบางอย่างจะไม่ได้รับแรงบันดาลใจจากความทระนงของตนเอง ความรักในชื่อเสียง หรือการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตน ในขณะที่ประเพณีจันทร์พุทธ (หรือเซน) ของเอเชียตะวันออกโดยทั่ว ไปเป็น ลักษณะของการเน้นที่สอดกล้องกับการปฏิบัติของ "ใจอ่อนน้อมถ่อมตน" สิ่งที่เป็นที่น่าสนใจในการอภิปรายในหัวข้อ การเปรียบเทียบสิทธ์ผู้หญิงและผู้ชาย คือความกาดหวังศีลธรรมของการอ่อนน้อมถ่อมตนจากผู้ปฏิบัติธรรมหญิงโดยเฉพาะ ในขณะเดียวกันประเพณีลัทธิขงจื๊อซึ่งเป็นกำลังคุณธรรมที่เข้มแข็งในสังคมเอเชียตะวันออกซึ่งถือหลักของ ความรัก (ren) (เรน) และความเการพ (เเ) (อิล) เป็นกฎสำคัญที่ระบุการปฏิบัติตามแนวอุดมคติเหล่านี้อยู่ภายใน กฎระเบียบวินัยอย่างชัดเจน – เช่นในสามพันธุกรรมและห้ากฎคุณธรรม -- กำหนดไว้ในรูปแบบเฉพาะของ ความสัมพันธ์ระหว่างสามีภรรยาและระหว่างผู้สูงอายุและเด็ก รหัสศีลธรรมนี้ถูกออกแบบมาเพื่อป้องกันความขัดแย้ง ที่อาจเกิดขึ้นในหมู่ประชาชน โดยการสร้างสังคมที่มีชั้นวรรณะและกรองเอาการกระทำบางอย่างอันไม่พึงประสงค์ ออก และที่เป็นที่ยอมรับของสังคมซึ้งมีกฎเกณฑ์ที่ปฏิบัติได้ง่ายพอควร ทำให้เขาไม่คำนึงถึงการที่จะเป็นตัวของตัวเอง จนมากนัก และดังนั้นเขาก็จะพันจากการรับผิดชอบพฤติกรรมของตนที่อาจเกิดจากการคำนึงถึงตนเองมากเกินไป

ในทางตรงกันข้ามหลักการของการอ่อนน้อมถ่อมตนทำให้เกิดความกดคัน เพราะทำให้เกิดตัวเลือกให้กับ พวกเขาในสถานการณ์ต่างๆ เมื่อเรื่องผ่านไปด้วยดีก็อาจสันนิษฐานสาเหตุว่าเป็นเพราะการกระทำของตนเองมากกว่า ที่จะเป็นผลจากโครงสร้างทางสังคมหรือสภาพภายนอก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ของ มนุษย์ในขณะเดียวกันก็สามารถสังเกตได้ว่า เมื่อเรื่องไปได้ไม่ดี ผู้หญิงจำนวนมากมีแนวโน้มที่จะโทษตัวเอง ใตร่ตรองการกระทำของตัวเองและค้นหาสาเหตุของปัญหากับตนเอง ในขณะที่การอุทิสตนในการอ่อนน้อมถ่อมตน อาจได้รับการชื่นชมในแวดวงสาสนา ภาวะที่มีความขัดแย้งอยู่ในตัวที่เกิดจากกรอบของสาสนาที่กำหนดการ รับผิดชอบสีลธรรมตนเองที่ไม่คำนึงถึงภาวะสังคมปัจจุบัน อาจเป็นอุปสรรคให้กับสตรีที่ต้องอยู่ในสังคมยุคใหม่ ความจริงก็คือว่าสังคมปัจจุบันของโลกเรียกร้องที่จะรับรู้ความสำเร็จของเรา

อะไรเป็นกลไกหลักที่อยู่เบื้องหลังความไม่สมัครใจของผู้หญิงในการแสดงออกและแสวงหาความประสงค์ และความต้องการของตนเองอย่างเหมาะสน ความเชื่อที่แพร่หลายที่ทำให้ผู้หญิงจำนวนมากรู้สึกว่าการแสวงหาการ ยอมรับของความสำเร็จของตนเองคือการบำเรอความภาคภูมิใจของตนเอง ในการตรวจสอบว่าทำไมผู้หญิงมักจะมี แนวโน้มที่จะไม่แสดงออกและมีความมั่นใจในแรงจูงใจของตัวเองอยู่น้อย ฉันหวังว่าจะตอบคำถามต่อไปนี้ให้ได้:

- ทำอย่างไรผู้หญิงจึงจะบูรณาการคำสอนทางพระพุทธศาสนากับมุมมองของอนัตตาได้?
- มีวิธีการใดที่แสวงหาการยอมรับของตนเองโดยที่ไม่เน้นความโลภและความภาคภูมิใจตนเอง?

ฉันต้องการจะใช้หลักคำสอนทางพุทธศาสนาของอนัตตาในสถานการเช่นนี้เพื่อที่จะแก่ปัญหาของความไม่ มั่นใจของผ้หญิง

พุทธศาสนาในยุคต้นๆมีทฤษฎีของอนัตตาเป็นคำสอนหลัก คำสอนนี้ปฏิเสธการคำรงอยู่ของตนเองอย่าง ถาวรที่เป็นอิสระ โคยเชื่อว่าความรู้สึกของความเป็นตัวเราเองมาจากการหลอมของสังคม ที่จริงแล้ว เราไม่มีตัวตนที่ เป็นรูปธรรมและ ไม่เปลี่ยนแปลง ตามหลักพุธรศาสนา การยึดมั่นในความคิดผิดๆ ที่คิดว่าเรามีตัวมีตนจะนำไปสู่ความ ผิดหวังและความยุ่งยากอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ เรามีแนวโน้มที่จะเชื่อว่าโลกนี้และสิ่งที่อยู่ในนั้นอยู่ตลอดกาลในลักษณะ เดียวกัน แต่ในความเป็นจริงแล้ว ตามหลักพุทธศาสนา ไม่มีสิ่งใดในโลกที่จะคงรักษาเอกลักษณ์ของตนเองอย่างไม่ เปลี่ยนแปลงไปชั่วนิรันดร์ หลักคำสอนอนัตตาสอนให้เป็นอิสระจากความเป็นตัวตนเพราะตนเองไม่ได้ดำรงอยู่ตลอด กาล สิ่งที่เกิดขึ้นเป็นผลจากการเชื่อมโยงเพื่อให้กำเนิดแด่สิ่งต่างๆ ไม่มีสิ่งใดที่เกิดขึ้นโดยตัวของมันเอง ไม่มีอะไร ยั่งยืนด้วยตนเอง และไม่มีสิ่งใดสามารถรักษาเอกลักษณ์ของตัวมันเองอย่างถาวร สูตรพุทธศาสนากล่าวว่า "สิ่งที่ เกิดขึ้นโดยไม่มีการเชื่อมโยง สิ่งนั้น ว่างเปล่า"

ตามหลักคำสอนของอนัตตาเราคำรงอยู่และให้กำเนิดซึ่งกันและกันในความสัมพันธ์ระว่างกัน และเราไม่ สามารถคำรงอยู่โดยไม่ต้องเชื่อมโยงกับผู้อื่น เราเติบโตในความสัมพันธ์เหล่านี้และเราค่อยๆเรียนรู้และเข้าใจตัวเอง จากความสัมพันธ์ของเรากับอื่น Vimalakirtinirdeśa (วิมาลาคีร์ทินิร์เคซา) คือข้อความพุทธสาสนาลัทธิมหายาน ที่ให้ ความหมายของพระโพธิสัตว์ว่า มนุษย์ที่มีความมุ่งมั่นที่จะบรรลุเป็นคนที่เข้าใจในความว่างเปล่าของสิ่งต่างๆ แต่ก็ ตัดสินใจอุทิสตนในการช่วยเหลือผู้อื่นอย่างเสียสละ เธอผู้นั้นและผู้คนที่ล้อมรอบเธอไม่ได้แยกจากกันอย่างอิสระ แต่ เป็นพฤติกรรมของแต่ละคนที่กระทำอยู่ในบริบทของความสัมพันธ์ที่ซับซ้อน บรรดาผู้ที่เข้าใจความจริงของสิ่งที่ว่าง เปล่าจะเป็นอิสรภาพจากการยึดมั่นในเทวภาวะเช่น: ตนเอง-ผู้อื่น, อัตวิสัย-วัตถุ, ความคืออย่างสมบูรณ์-ความชั่ว, ความ งาม-วิตถาร บุคคลดังกล่าวสามารถรับรู้อย่างกระจ่างแจ้งถึงความไม่เป็นตัวเป็นตนของบรรดาสิ่งเหล่านี้ และสามารถ คำเนินการในการแสวงหาประโยชน์ให้แก่ผู้อื่นอย่างเป็นเสร็จากเทวภาวะ หลักเกณฑ์นี้มีแสดงอยู่ในข้อความหนึ่งเมื่อ บรรดาเทพตักเตือน ระกอนหา (ชารีพุทรา) สำหรับการเน้นความแตกต่างของชายและหญิงอย่างหนักแน่นเกินไป ผู้ที่ เป็นอิสระจากการยึดมั่นในเทวภาวะนั้นมีอิสระอย่างแท้จริงจากการยึดมั่นและสามารถเข้าใจแก่นแท้ของนิยามของ ความว่างเปล่า

นอกจากนี้ Vimalakīrtinirdesa (วิมาลาคีร์ทินิร์เคซา) สอนให้รู้ว่า เฉพาะผู้ที่เข้าใจความว่างเปล่าและการ กำเนิดด้วยความสัมพันธ์ สามารถเห็นอกเห็นใจผู้อื่นอย่างเต็มที่ พระโพธิสัตว์ เป็นต้น สามารถเห็นอกเห็นใจผู้อื่น โดยมีความสามารถที่จะรับรู้ความรู้สึกของคนอื่น จึงไม่เลือกที่จะปฏิบัติระหว่างอัตวิสัยและวัตถุ และแสวงการตัดสิน ค่าที่เป็นกลาง ตามหลักคำสอนทางพุทธศาสนาเมื่อผู้ปฏิบัติธรรมสามารถเล็งเห็นกฎของเทวภาวะด้วยการปฏิบัติธรรม อย่างอนัตตา เธอก็จะมีความสามารถในการฝึกความเห็นอกเห็นใจข่างแท้จริง โดยการแบ่งปันความเจ็บปวดของผู้อื่น ให้เป็นความเจ็บปวดของตนเอง

ในทางกลับกัน เป็นที่แปลกใจ ที่ข้อความเคียวกันนี้ยังกล่าวว่า: "แต่คนที่เห็นแก่ตัวขนาดใหญ่เท้าภูเขาพระ สุเมร ยังคงสามารถตั้งใจด้วยความมานะและหวังผลสำเร็จสูงสุดได้ จากบทความนี้คุณควรเข้าใจว่าทุกกิเลสมีจุด กำเนิดจาก Tathāgata (ธาทากาตา) ถึงแม้เราจะต้องทำความเข้าใจคำสอนนี้ในบริบทของการโต้เถียงที่แสดงถึงความ ขัดแย้งที่มีชื่อเสียงแต่ก็ยังคงแสดงออกถึงความรุนแรง ฉันต้องการที่จะใช้รูปแบบการโต้เถียงนี้กับบทความนี้ เป็นดัง "วิธีที่ชาญฉลาด" (upāya) (อุปยา ) เรารู้ว่ามุมมองที่เห็นแก่ตัว (สันสกฤต : sat-kāya-d [สารท-คายา-ค ]) เป็นสิ่งที่พุทธ สาสนาสอนให้เอาชนะ แต่ข้อความนี้ถือว่าผู้ที่รักษาความเห็นแก่ตัวของตนก็ยังจะหวังผลการตรัสรู้ในระดับสูงสุดได้ แล้วอะไรคือสิ่งที่ Mañjuśrī (มาญจุซีรี) หมายถึงกับความหมาย "มุมมองที่เห็นแก่ตัว" ในข้อความนี้? นักวิชาการเกาหลี ที่มีชื่อเสียง Wonhyo (617-686) (วนหาโย ) กล่าวถึงปริสนานี้ใน Essentials of Observing and Transgressing the Code of Bodhisattva Precepts (ประเด็นหลักในการปฏิบัติตามและการละเมิดศีลของพระโพธิสัตว์ ) "ถึงแม้ว่าเราจะ ก่อกำเนิดทัสนะของตัวเราเองด้วยตนเอง [นั่นคือ การเห็นแก่ตัว] ที่ใหญ่เท่าภูเขาพระสุเมร เราก็ไม่ควรปล่อยให้ตนเอง ก่อให้เกิดทัศนะของความว่างเปล่า [นั่นคือ ลัทธิทำลาย] แม้จะน้อยนิดขนาดเส้นผมก็ตาม" Wonhyo (วนหาโย )

เปรียบเทียบมุมมองของตัวเองที่เห็นแก่ตัวและมุมมองของความว่างเปล่ากับลัทธิทำลายและยอมรับว่าการเห็นแก่ตัวจะ ดีกว่าลัทธิทำลาย เพื่อประโยชน์ของการตรัสรู้ ใน Śiksāsamuccaya (ซิกซาซามูกคายา) โดย Śāntideva (ซันธิเควา) ก็ มีเนื้อเรื่องที่คล้ายคลึงกัน

มันเป็นไปไม่ได้หรือในการตีความ "มุมมองที่เห็นแก่ตัว" นี้ในแง่ความชั่วร้ายที่มีความจำเป็น? ในการที่จะ คำเนินการโครงการเปลี่ยนแปลงโลกและกระทำประโยชน์ให้แก่ผู้อื่น พระโพธิสัตว์คืองอนุญาตตัวเองให้มักใหญ่เพื่อ คำเนินการให้แก่ความยุติธรรม แรงจูงใจที่ได้กำเนิดจากความไม่พอใจซึ่งทำให้เกิดความทะเยอทะยานแสวงหาความ ยุติธรรมให้แก่สังคมที่มีอยู่ในโลกนี้ พระโพธิสัตว์เป็นแบบอย่างของผู้ที่ตรัสรู้ที่ยังคงมีอารมณ์และความรู้สึกเช่น ความประสงค์ ความปรารถนาและความรัก พระโพธิสัตว์ไม่ได้เป็นผู้ที่ไม่มีอารมณ์ ที่แท้จริงแล้ว "อรหังการ" ของ พระโพธิสัตว์คือการให้กำเนิดแค่ปณิธานอันสูงส่ง: "ฉันควรทำงานนี้", "ฉันถูกเลือกให้ทำ", "ฉันควรจะทำ", "ฉันก็ไม่สามารถกาดหวังให้คนอื่นทำได้" และ "ฉันต้องริเริ่มเอง" นั้นคืออหังการหรือการทำตามที่เห็นชอบของตนในนาม และเพื่อผลประโยชน์ของผู้อื่น อารมณ์ที่เข้มขันอาจมาพร้อมกับความรู้สึกของความเป็น "ฉัน" และแล้วความรู้สึกของ ตัวเองนี้สามารถแสดงออกถึงแรงจูงใจซึ่งเห็นแก่ผู้อื่น นั้นคือการมีสติกำกับตนเองที่ทำหน้าที่อันสูงส่งในการทำดีแค่ ผู้อื่นด้วยวิธิที่ชาญฉลาด นอกจากนี้ ตามเส้นทางของการกระทำเพื่อคนอื่นในความคิดชอบธรรมและตามหน้าที่ ผู้ ปฏิบัตธรรมจะเข้าใจการเชื่อมโยงของทุกสิ่งทุกอย่างแก้จริงมากขึ้น สิ่งที่คนคนหนึ่งกระทำสำเร็จมีค้นกำเนิดจากมหาสมุทร ของสภาวการณ์และต้นเหตุเท่านั้น อย่างแน่นอนการรับรู้ถึงการเชื่อมโยงของทุกสิ่งจะนำเราความเห็นอกเห็นใจอย่าง แท้จริงมากขึ้น นั้นคือการมู้สึกของความเป็นตัวของตัวเองจะหายไป ดูเหมือนว่าข้อความสองข้อของ pāramitās (ปารามิตาส) ที่สำคัญที่สุดคือการรักษา "ปัญญา" และ "วิธีเฉลียวฉลาด" สนับสนุนความกิดนี้

ด้วยความเข้าใจดังกล่าว เราจะรู้ว่าความสำเร็จทั้งปวงนั้น ไม่ใช่เพราะการกระทำของเราเอง แต่เกิดจาก เครือข่ายความสัมพันธ์ แม้ว่าการกระทำของตัวเองอาจเป็นแรงยั่วยุหลัก แต่ผลโดยรวมที่สร้างขึ้นก็เพราะการ คำเนินงานจากความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันของสาเหตุต่างๆ ผู้ที่เห็นผ่านการยึดมั่นไปถึงการกระทำและผลการกระทำ ที่แจ้งด้วยภูมิปัญญาและความเมตตา จะเป็นอิสระจากการยึดมั่นในความสำเร็จของตัวเอง การกระทำในลักษณะที่เป็น อิสระจาก: การยึดมั่น, อุปสรรคของการยึดมั่น, ความต้องการและ ความกลัว ก็พิชิตได้ การกระทำที่ปราสจากการยึด มั่นจะทำให้คุณค่าของงานเราประจักษ์จากความสัมพันธ์กับผู้ร่วมงานของเรา จริยธรรมของอนัตตานำมาซึ่งความ พยายามร่วมกัน และการคำเนินการของค่านิยมหลักเพื่อประโยชน์ของผู้อื่น

การปฏิบัติในสังคมในแง่พุทธสาสนาหมายถึงการค้นหาความหมายของการกระทำของตนเองในบริบทของ ความสัมพันธ์กับผู้อื่นโดยคำนึงถึงควงจิตทุกควงที่เชื่อมโยงซึ่งกันและกันและก่อให้เกิดชุมชน มุมมองนี้จะมาจาก ความกระจ่างถึงความจริงของความว่างเปล่าและอนัตตาผู้ปฏิบัติธรรม การกระทำของฉันในขณะนี้ไม่อาจทำได้ด้วย ความตั้งใจและความพยายามของตัวฉันเองแต่เพียงผู้เดียว และผลของการกระทำจะไม่ตอบสนองเฉพาะแค่บรรดาผู้ที่ กระทำ และผลตอบแทนก็จะไม่ปราสจากอิทธิผลจากบรรดาสาเหตุและพฤติกรรมของหลายฝ่าย การกระทำของฉัน สร้างผลกระทบไม่เพียงแต่สำหรับฉันแล้ว แต่ยังกระทบทุกอย่างที่ฉันมีการเชื่อมโยงอยู่ การตัดสินใจที่แสดงใน รูปแบบของความคิดของคำพูดและการกระทำของฉันมีความสัมพันธ์กับความคิดและการกระทำของคนอื่น ความ มุ่งมั่นของฉันเพื่อกระทำการที่ดีจะนำผลที่ดีไปสู่ผู้อื่นด้วย เช่นเดียวกับที่ผลสำเร็จของฉันจะกระทบผลสำเร็จของคน อื่นในที่สุด ความเข้าใจถึงการเชื่อมโยงระหว่างกันและกันในทุกกริยาคือการปฏิบัติธรรมด้วยการเข้าใจอนัตตาอย่าง ถ่องแท้ การทำตามหลักการนี้ไม่ใช่ว่าจะหวังผลประโยชน์แก่ตัวเราเอง แต่เพราะฉันเชื่อว่ามันจะเป็นประโยชน์ต่อ ผู้อื่นเช่นกัน การตระหนักถึงความเกี่ยวโยงของสิ่งมีชีวิตผ่านการกระทำและการปฏิบัติเป็นการดำเนินชีวิตตามทฤษฎี อนัตตา เราสามารถเดินหน้าต่อไปเมื่อเรามีความมั่นใจในตนเองและความมุ่งมั่น แต่ในเวลาเดียวกัน การกระทำที่เกิด

จากแรงบันคาลใจด้วยความเมตากรุณา เป็นการแสดงออกของอนัตตา ทฤษฎีของอนัตตาไม่ใช่การปฏิเสธตนเอง เท่านั้น เราเริ่มต้นด้วยความเข้าใจของตนเองที่มีอยู่แล้วค่อยๆเคลื่อนไปข้างหน้าเพื่อที่จะสำนึกถึงอนัตตาด้วยใจอ่อน น้อมถ่อมตน ถ้าเราเริ่มต้นกระบวนการนี้ด้วยการหลบหน้าหลบตาและด้วยความขี้เกรงใจมากเกินไปมันก็อาจขัดขวาง ความตั้งใจที่จะช่วยเหลือผู้อื่นได้

ฉันได้นำเสนอการอภิปราขอข่างตรงไปตรงมา ในการใช้หลักคำสอนอนัตตาในเรื่องของความเข้าใจตนเอง ของสตรีและการพัฒนาความเชื่อมั่นในตัวเองที่จำเป็นต่อการประสบความสำเร็จในการปฏิบัติธรรม ฉันเชื่อว่าได้เวลา แล้วที่จริยธรรมทางพุทธสาสนาได้รับการพัฒนาต่อไปเพื่อสะท้อนให้เห็นถึงพฤติกรรมทางสังคมร่วมสมัยในรูปแบบที่ จะช่วยให้ผู้หญิงตื่นตัวและทำให้พวกเขากล้ามากขึ้นในการทำกิจกรรมที่มีคุณงามความดี ทฤษฎีของอนัตตาไม่ จำเป็นต้องบั่นทอนความเชื่อมั่นของสตรีในตนเอง ในทางตรงกันข้ามมันอาจสามารถเอื้อต่อความสำเร็จที่ใหญ่หลวง ในตำราทางพุทธสาสนาเราพบหญิงกล้าหาญที่ถูกสะเทือนใจโดยมายาที่กระซิบความกลัว ความทรงจำของอดีตที่ เจ็บปวดของพวกเขาให้ฟัง แต่เขาก็ยังเอาชนะความไม่มั่นใจของตนเองและกรานด้วยความมั่นใจในความบริสุทธิ์ของ แรงจูงใจของพวกเขา และปฏิบัติอย่างกล้าหาญเพื่อที่จะบรรลุอิสรภาพในการปฏิบัติธรรม ถึงเวลาแล้วสำหรับผู้หญิง ในแวควงพุทธสาสนาที่จะใช้แรงบันดาลใจจากเรื่องเช่นนี้ และค้นหาความกล้าหาญในตนเองเพื่อที่จะพิชิตความเข้าใจ ผิดและความไม่มั่นใจของตัวเอง

# ทายาทธรรมที่ไม่ปรากฏ

Yu-chen Li

การไม่ปรากฏทายาทสืบทอดทางธรรมส่งผลอย่างไรต่อการสนับสนุนและโครงสร้างบทบาทของผู้นำสำหรับภิกษุณี นิกายเซ็นชาวจีน มีปัจจัยที่เกี่ยวข้องสองปัจจัย หนึ่ง วัฒนธรรมการสืบทอดทายาทของครอบครัวชาวจีนจะเน้นการส่ง ต่ออำนาจให้แก่ฝ่ายชายและทายาทชายเท่านั้น สอง การไม่มีสถาบันภิกษุณีสังฆ์เพื่อส่งเสริมการศึกษา การฝึกปฏิบัติ และสร้างโอกาสให้แก่สตรีเพื่อสร้างความชอบธรรมแก่บทบาทการเป็นผู้นำของภิกษุณีเหล่านี้ เมื่อปราศจากสิทธิในการ กำหนดการสืบทอดทายาทฝ่ายสตรี สร้างระบบการศึกษาของตนเองและประกอบกิจกรรมและพิธีกรรมทางศาสนา สภาพแวดล้อมจึงไม่เอื้อต่อการพัฒนาเป็นสถาบันอย่างจริงจังหรือส่งเสริมให้ภาวะผู้นำเติบโตและพัฒนาไปได้ หากแต่ สิ่งที่เกิดก็คือ อำนาจในการเป็นผู้นำมีแนวโน้มจะพัฒนาเป็นอำนาจส่วนตัวซึ่งมิใช่ความดั้งใจดั้งเดิมสำหรับการจัดตั้ง ภิกษุณีสงฆ์และทำให้มีข้อจำกัดไม่เฉพาะตนเอง แต่มีข้อจำกัดในการปฏิบัติต่อชุมชนสงฆ์และพราวาสด้วย

# การลดอำนาจผู้หญิงอย่างเป็นระบบ

สถาบันทั้งหลายเพิ่มอำนาจให้แก่ผู้ชายโดยการให้สิทธิ์ ดังนั้นการอยู่ในสังฆะของชาย จึงถือเป็นเรื่องจำเป็น และการประสบความสำเร็จนั้นถือเป็นสิ่งที่ยังประโยชน์แก่โครงสร้างทางสาสนา และสถาบัน ในทางตรงข้าม ผู้หญิงซึ่ง ทรงอำนาจ เมื่อเป็นบุคคลภายนอกที่มิได้รับการมอบอำนาจหรือสนับสนุนโดยสถาบันเหล่านี้ จำเป็นด้องทำงานของตน ให้เป็นที่ยอมรับโดยผ่านช่องทางอื่นๆ อิทธิพลและอำนาจของสตรีเหล่านั้นจะถูกมองว่าเป็นส่วนหนึ่งของอำนาจส่วน บุคคลมากกว่าสิทธิอำนาจแห่งสถาบัน

เมื่อมีการมองว่าความสำเร็จของสตรีเป็นเรื่องส่วนตัวไปเสียแล้ว ประสบการณ์และทรัพยากรทั้งหลายที่มีอยู่ก็ จะไม่สามารถสืบทอดส่งต่ออย่างเป็นระบบลงไปยังผู้อื่นเพราะผู้ที่สอนสตรีเหล่านั้น และตัดสินใจเกี่ยวกับหน้าที่การงาน และการอุทิสตนนั้นมิใช่เพสสตรี หนังสือที่สตรีเหล่านี้อ่านและสอนนั้นไม่ได้กล่าวถึงสิทธิและความจำเป็นที่สตรี จะต้องได้รับการฝึกฝนภาวะผู้นำ นอกจากนี้ ความเป็นผู้นำและอำนาจก็ไม่สามารถยืนยันได้ว่า สตรีจะมีสิทธิเข้าไปร่วม ในกระบวนการกำหนดนโยบายได้ ตรงกันข้าม ความสำเร็จของสตรีเหล่านี้กลับทำให้คนอื่นๆ มีความคาดหวังที่สูง เกินไปหรือต่ำเกินไปสำหรับสตรีผู้ปฏิบัติ ตัวอย่างเช่น การทำงานของมาดามคูรี กลายเป็นการสร้างมาตรฐานที่สูงมาก สำหรับนักวิทยาศาสตร์ที่ทำงานตามหลังเธอมา

# สถาบันสืบทอดตระกูลของจีน: การสืบทอดธรรมะและเชื้อสายครอบครัว

ในเอกสารที่นำเสนอนี้ ขอนำเสนอการสืบทอดสายธรรมะที่เป็นระบบที่สำคัญยิ่งของประเพณีธรรมะของจีน ในพุทธศาสนา การบวชถือเป็นการเข้าสังฆะเพื่อการฝึกศึกษา เข้าสู่จุดมุ่งหมายของความสำเร็จ คือ เพื่อเข้าสู่สายธาร ธรรม และเป็นผู้นำทั้งตามความเป็นจริงและโดยสัญลักษณ์ การบวชเพื่อรับศีลเป็นช่องทางเดียวที่จะเรียนรู้สึกขาบท เหล่านั้นและรับบทบาทสำคัญในคณะสงฆ์เช่น ทำหน้าที่เป็นพระอุปัชฌาย์ ผู้สอนธรรมะและเจ้าอาวาสในที่สุด

ข้าพเจ้าไม่ปฏิเสธความจริงที่ว่า มีปวัตตินี ครูผู้สอนธรรมะสตรีและเจ้าอาวาสหญิง เราก็เห็นกันแล้ว ว่ามี สำนักภิกษุฉีมากมายในสังคมพุทธของจีน และภิกษุฉีจำนวนมากได้เข้าไปโปรดสัตว์โลกเช่นกัน บ่อยครั้งที่ภิกษุฉีจะ เข้าไปข้องเกี่ยวกับโลกและการหาทุนทรัพย์จนมีเวลาน้อยมากเพื่อจะมุ่งเน้นการปฏิบัติธรรม ประเด็นปัญหาคือ ความ พยายามอันยาวนานนี้ของพระภิกษุณีไม่ค่อยได้มีการบันทึกไว้ และขาดการสนับสนุนจากสถาบันใดๆ เพราะภิกษุณี ไม่ได้นับว่าเป็นหนึ่งในผู้สืบทอดสายพระพุทธศาสนา

การสืบทอดสายพระพุทธสาสนาในจีนนั้นต่างจากในอินเดียมาก เพราะจะเหมือนการสืบสายสกุลด้วยฝ่ายชาย ของตระกูลต่างๆ ในจีนมากกว่า ตระกูลของจีนล้วนกระตือรือล้นที่จะกำหนดทายาทเพื่อที่จะสืบทอดให้ตระกูลอยู่อย่าง ยั่งยืน ยิ่งตระกูลอยู่ยืนยาว ตระกูลก็จะยิ่งมีสถานะสูงส่ง ในสายตระกูลหนึ่งๆ สิ่งแรกสุด คือการบันทึกการสืบสาย ตระกูลฝ่ายชายเท่านั้น ลำดับที่สอง คือ ลูกชายหัวปีเป็นทายาทคนเดียวของสำหรับแต่ละรุ่น และท้ายที่สุด จะมีการ กำหนดระบบสายตระกูล กล่าวคือ ในครอบครัวคนจีน บุตรชายคนโตจะสืบทอดทรัพย์สมบัติทั้งหมดหรือเกือบทั้งหมด ของตระกูล บิตรสาวไม่เคยอยู่ในระบบการสืบสายสกุล บุตรชายคนอื่นๆ นั้นจะสามารถตั้งสายตระกูลของตนได้แต่ว่า สกุลนี้ก็จะสืบทอดโดยบุตรชายหัวปีเท่านั้นเช่นกัน

ระบบการสืบสกุลแบบจีนนั้นได้กลายเป็นระบบการสืบสกุลทางพุทธศาสนาจีนด้วย ตัวอย่างก็คือระบบสงฆ์ ของนิกายเซ็นที่สืบทอดกันทางบุรุษ พระเซ็นแต่ละรุ่นจะมีพระผู้ใหญ่ซึ่งส่งต่ออำนาจของตนต่อไปยังศากยบุตร หาก พระรูปอื่นๆ โดดเด่นมากพอก็อาจตั้งสายใหม่ของตนขึ้นมา ด้วยเหตุนี้ จึงมีสายปฏิบัติเกิดใหม่ในพุทธศาสนานิกายเซ็น ของจีนห้าสาย สายแรกคือ หลินฉี (Linii) สายที่สองคือ เฉาต้ง (Caodong), หยุนเหมิน (Yunmen) เว่ยหยาง (Weiyang) และฟาเหยน (Fayan) วัดจีนส่วนใหญ่จะอยู่ในสายการสืบทอดพุทธศาสนานิกายเซ็น ของ หลินฉี และ เฉาตั้ง หลักฐานของการสืบทอดสายพระพุทธศาสนาเหล่านี้จะเห็นได้ในระบบสมัญญานามพระสงฆ์ ในการตั้งชื่อนี้ สมาชิกของคณะสงฆ์จะสามารถสืบได้ว่าตนเองสืบทอดมาจากสายใดรุ่นใด พระที่แยกไปตั้งวัดใหม่สาขาใหม่ อาจ กำหนดใช้สมัญญานามใหม่เพื่อสืบสกุล สายสกุลที่ประสบความสำเร็จสืบทอดต่อเนื่องมาเป็นเวลานาน ในขณะที่ สมัญญานามที่ไม่ประสบความสำเร็จก็จบลิ้นลงไป

### สตรียุคปัจจุบันและการสืบทอดสายพระพุทธศาสนา

พระอาจารย์นิกายเซ็นที่เป็นสตรีแทบจะไม่มีชื่อบันทึกไว้ในสายการสืบสกุลพุทธศาสนานิกายเซ็นในจีนเลย โราพบบันทึกเพียงสองสามคน เช่น พระภิกษุณี Muoshan แต่ไม่ปรากฏว่าท่านได้รับศิษย์เข้ามาหรือตั้งสำนักของท่าน เองหรือไม่ ปัญหาสำคัญไม่ใช่ที่ว่า ท่านพระภิกษุณี Muoshan รับศิษย์ไว้หรือไม่ แต่ที่น่าสนใจคือ เนื่องจากเป็นสตรี จึง ไม่ได้รับสิทธิบันทึกไว้ในสายสืบทอดพระสาสนา ซึ่งฟังดูแปลก เป็นเรื่องธรรมคาที่ผู้หญิงจะไม่ถือเป็นผัสืบทอดสกุล ทางโลก เพราะผู้หญิงแต่งงาน "ออก" และอาจดูดทรัพย์สินที่ดินออกไปนอกสกุลก็ได้ หากได้รับการยอมรับเป็นทายาท แต่ในกรณีของพระภิกษุณีนั้นไม่เหมือนฆราวาส เพราะภิกษุณีอยู่ในสถานะเดียวกับสงฆ์ คือเป็นสาวกของพระสากยมุนี ในทางตรงข้าม ได้มีการนำแนวความคิดของจีนในการแยกสายการสืบสกุลมาให้ความชอบธรรมแก่นิกายต่างๆ ที่ได้ ตั้งที้บ

เมื่อคิฉันศึกษาเรื่องภิกษุณีสงฆ์ในประวัติศาสตร์จีน คิฉันพบว่ามีการสืบทอดสำนักพระภิกษุณีส่งต่อจากรุ่นสู่ รุ่น สำนักบางแห่งตั้งมานานกว่าสองร้อยปี อีกหลายแห่งได้เปลี่ยนไปเป็นการรับช่วงโดยพระภิกษุ แต่ไม่เคยมีที่พระ ภิกษุณี จะรับช่วงต่อจากภิกษุ สำนักภิกษุณีเหล่านี้มีการบวชและสืบสายสกุลเป็นของตนเอง แต่ไม่เคยมีการบันทึกไว้ ในประวัติศาสตร์จีน แม้กระทั่งสำนักที่อยู่ในนิกายหลินฉี และ เฉาตั้ง ของพุทธศาสนานิกายเซ็นก็ไม่สามารถเป็นทายาท ทางธรรมได้ สายสกุลทางศาสนาของท่านเหล่านั้นไม่เป็นที่ยอมรับ

เมื่อคิฉันทำงานวิจัยอยู่ที่เมืองต้าลี่ในมณฑลยูนนานของประเทศจีน คิฉันมีความเข้าใจเรื่องความสำคัญของการ สืบทอดสกุลน้อยมาก ในตอนนั้น วัดเซ็นท้องถิ่นเพิ่งจะฟื้นตัวจากการปฏิวัติวัฒนธรรม ในสุสานของวัดวัดหนึ่ง คิฉัน พบแผ่นศิลาที่จารึกถึงพระภิกษุที่ระบุสมัญญานามทางธรรมและนิกายของหลินฉีต่อเนื่องมาเป็นรุ่นๆ ในครัว ก็ยังมี จารึกอีกแผ่นที่เต็มไปด้วยชื่อพระภิกษุ (ซึ่งน่าจะเป็นท่านเจ้าอาวาสรุ่นต่างๆ) ซึ่งเป็นการสืบสายสกุลหลัก และมีชื่อ เล่นของภิกษุณีบางท่านจดไว้ข้าง ๆ แม้ว่าเจ้าอาวาสขณะนี้จะเป็นภิกษุ ในช่วงการปฏิวัติวัฒนธรรมนั้น วัดได้มีพระ ภิกษุณีคอยดูแลอย่างลับๆ เพื่อให้วัดอยู่รอดได้

ที่วัดพุทธอีกแห่งหนึ่ง ผู้แทนของพรรคคอมมิวนิสต์จีนได้เล่าให้ฟังว่าสตรีที่วัดนี้ (เรียกว่า เจิงเหล่า jinglao สตรีที่ถือตนเองว่าเป็นนักบวชหญิง) นั้นสนใจแต่เรื่องโชคลางและไม่มีความสำคัญใดๆ เลย แต่เมื่อดิฉันแอบกลับไปเองในช่วงเย็น กลับพบคนมากมายเข้ามาพบสตรีเหล่านี้ บางคนก็มาขอร้องให้ประกอบพิธีกรรมเพื่อการรักษาหรือการให้ พร

ในบริเวณเดียวกัน ดิฉันก็ไปพบวัดอีกแห่งหนึ่งที่เจ้าอาวาสเป็น "ภิกษุ" ที่กลับไม่ได้พำนักที่วัดแต่กลับไปปลูก บ้านอยู่ที่เชิงเขากับภริยาและครอบครัว เจ้าอาวาสท่านนี้เดินทางไปยังหมู่บ้านต่างๆ อยู่บ่อยๆ เพื่อสอนให้สตรีสวดพระ นามของพระผู้มีพระภาคเจ้าและจะกลับมาที่วัดเฉพาะในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา เช่น ตรุษจีนและพิธีกรรมเชงเม้ง เพื่ออุทิสส่วนกุสลให้ผู้ตายในช่วงเดือนเจ็ด ผู้ที่อยู่ที่วัดกลับเป็นสมณะสตรีเจ็ดท่านที่ไม่ได้ปลงผม แต่ไม่เคยแต่งงาน ท่านเหล่านี้อายุเฉลี่ย 70 และได้ฝึกปฏิบัตธรรมจำพรรษาที่วัดมาแล้วอย่างน้อย 40-50 ปี ท่านเหล่านี้เป็นผู้นำปฏิบัติสวด มนต์ทำวัตรเช้าและเย็นด้วยกัน แม้ว่าจะรู้หนังสือเพียงสองคน เจ้าอาวาสเป็นองค์เดียวเท่านั้นที่รู้วิธีประกอบพิธีกรรม และพระสูตรต่างๆ จะถูกเก็บปิดล็อคไว้ในห้องของท่าน

การสืบต่อทายาททางธรรมในได้หวันในช่วงที่ผ่านมามีความซับซ้อนมากกว่าเดิม ถ้าจะกล่าวไปแล้ว การสืบ ทอดสายธรรมนี้ได้ให้ความเคารพต่อพระภิกษุณีมากกว่า พระภิกษุ Baisheng (1904-1989) ได้ส่งต่อทายาทธรรมให้แก่ พระภิกษุ Jingxin (1929-) และพระภิกษุณี Tianyi (1924-1980) ซึ่งเป็นสายนิกายหลินฉี รุ่นที่ 42 ของนิกายที่ได้วาง พื้นฐานการบวชแบบสงฆ์สองฝ่ายไว้ในได้หวัน ต่อมาพระภิกษุ Jiangxin ยังได้อนุมัติให้ภิกษุณีสามารถเป็นธรรม ทายาทสืบทอดพระสาสนาของท่านได้ ในปี 2005 พระภิกษุ Shenyen แห่งสำนัก Dhamma Drum Mountains ได้ กำหนดการสืบทอดสายพุทธสาสนาสองแบบคือ โดยทายาทธรรม (dharma heirs) และ ทายาทปฏิบัติธรรม (dharma functioning heirs) และมีการอนุญาตให้ทายาทเป็นได้ทั้งภิกษุและภิกษุณีในทั้งสองแบบ

ในทางตรงกันข้าม พระภิกษุ Yinshun (1906-2005) ได้ตั้งสายสำนักเพื่อสืบทอดทายาทสตรีแยกออกมาใน ได้หวัน ท่าน Yinshun บวชเป็นพระภิกษุในทางตอนใต้ของมณฑล Min ในจีน แต่เพราะสงครามที่อุบัติขึ้น จึงจำต้อง ระหกระเหินไปหลายแห่งจนมาอยู่ที่ได้หวันในระหว่างปี 1963-2005 ก่อนหน้านั้น ในประเทศจีน พระอาจารย์ของท่าน Yinshun ได้มอบให้ท่านดูแลศิษย์หลายรูปเพื่อให้สายการสืบทอดของสำนักท่านจะได้ไม่หมดลง อย่างไรก็ตาม นอกจากการนำศิษย์ที่เป็นพระภิกษุไปได้หวันแล้ว ท่านยังได้ก่อตั้งสายพระภิกษุณีที่ท่านได้รับมาดูแลในได้หวันด้วย เช่น พระภิกษุณี Zhenyan ผู้ก่อตั้งมูลนิธี Ciji และเป็นศิษย์หญิงรุ่นแรกของท่าน Yinshun ในได้หวัน ก็ยังคงมีพระ ภิกษุณีท่านอื่นอยู่ เช่น พระภิกษุณี Lianchan ที่อยู่ในสาย Linji ของนิกายเซ็น และพระภิกษุณีที่ยอมรับกันว่า ปฏิบัติอยู่ ในสายหรือนิกายทีเบตอีกด้วย

## ความจำเป็นที่จะต้องมีการสืบทอดสายสกุลพระภิกษุณี

หากพระภิกษุณีมิได้เป็นผู้สืบทอดสกุลของพระพุทธศาสนาหรือตั้งสายการสืบทอดของตนแล้ว ก็จะต้องถูกกิด กันออกจากหน้าประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาอยู่เรื่อยไป และจะทำให้สายการสืบทอดธรรมของพระภิกษุณีตกอยู่ใน อันตราย เนื่องจากการบวชพระภิกษุณีจำต้องมีการรับรองทั้งจากพระภิกษุสงฆ์และพระภิกษุณีสงฆ์ตามหลักพระวินัย แล้ว พระภิกษุณีจะไม่สามารถรับศิษย์ที่เป็นบุรุษได้ การสืบทอดสายธรรมของพระภิกษุณีจึงมีความเสี่ยงมากกว่าของ พระภิกษุ หากพระภิกษุขังคงสืบทอดพระศาสนาโดยส่งต่อให้เฉพาะภิกษุและไม่ส่งต่อให้พระภิกษุณีแล้ว พระภิกษุณีก็ จะตกอยู่ในภาวะผู้ช่วยที่มีความด้อยกว่าตลอดเวลา ในขณะเดียวกัน หากพระภิกษุณีสามารถส่งต่อทายาทธรรมให้แก่ เฉพาะพระภิกษุณีด้วยกันเท่านั้น ก็จะมีโอกาสในการคำรงสายธรรมน้อยกว่าเมื่อเทียบกับพระภิกษุที่ส่งต่อให้พระภิกษุ ด้วยกัน เพราะแม้พระสงฆ์กำหนดให้สืบทอดพระธรรมโดยส่งต่อให้บุรุษ ไม่ส่งต่อให้พระภิกษุณี แต่หากระหว่างที่ ทายาทยังไม่ปรากฏ ก็สามารถวางใจให้ภิกษุณีเป็นผู้สืบทอดสายพระธรรมแม้พระภิกษุณีไม่มีสิทธิเข้ารับการสืบต่อ ทายาท ตราบใดที่สตรียังมิได้รับการยอมรับให้เป็นทายาทตัวจริงในการสืบต่อพระสาสนาได้ การสืบทอดสายพระ ภิกษุณีก็ยังคงมีปัญหาอยู่

คำถามพื้นฐานก็คงเป็นเรื่องของความเท่าเทียม พระพุทธองค์ให้โอกาสเท่าเทียมกันแก่ทั้งสตรีและบุรุษในการ ปฏิบัติธรรม แต่หากการสืบทอดพระสาสนายังส่งต่อให้แต่เพียงบุรุษไม่ใช่สตรี ก็จะยังเป็นการบิดเบื้อนเหตุผลอันแท้จริง ของการถ่ายทอดอำนาจ เมื่อการถ่ายทอดอำนาจกลายเป็นเรื่องของสถาบันและได้รับการสนับสนุนเชิงวัฒนธรรม โอกาสในการศึกษาและการอบรมเป็นผู้นำของนักบวชสตรีก็ไม่เพียงถูกจำกัดเท่านั้น แต่การจำกัดนั้นกลับกลายเป็นที่ ขอมรับของสังคมอีกด้วย ไม่เพียงแต่ไม่มีการยอมรับผลงานของพระภิกษุณีเท่านั้น หากแต่ความไม่เท่าเทียมกันทางเพสในสังคมพุทธก็กลายเป็นสิ่งที่สังคมยอมรับเหมือนเป็นปกติวิสัย และก่อให้เกิดอันตรายต่ออัตวิสัยของพุทธสาวิกา โดยรวม

#### เชิงอรรถ

1 คู มีเรียม เลเวอริง "Lineage or Family Tree? The Implications for Gender," in *Innovative Buddhist Women:*Swimming Against the Stream, ed. Karma Lekshe Tsomo (Surrey, England: Curzon Press, 2000).

Jetsunma Tenzin Palmo

เมื่อหลายปีก่อน อาตมาได้มีโอกาสไปเยือนสำนักนักบวชสตรีทิเบตทางตอนเหนือของประเทศอินเดีย และได้เข้าชม ห้องพระซึ่งในขณะนั้นได้ใช้เป็นหอฉันด้วย พระประธานที่ห้องนั้นคือ พระศากยมุนีพุทธเจ้าโดยมีพระโพธิสัตว์อว โลกิเตศวรและพระมัญชุศรีโพธิสัตว์อยู่ซ้ายขวา ท่านได้ชี้ภาพลามะผู้สืบทอดเชื้อสายที่ได้รับจากพระอาจารย์ใหญ่ริน โปเชให้อาตมาดูด้วยความภูมิใจ มีภาพบนฝาผนังประมาณ 10 กว่าภาพซึ่งแต่ละภาพประดับด้วยสัญลักษณ์ของลามะผู้ เป็นต้นสายปฏิบัติแต่ละสาย โดยเริ่มตั้งแต่ผู้ก่อตั้งสายปฏิบัติในศตวรรษที่ 10 จนถึงช่วงเวลาไม่นานมานี้ อาตมา ปรารภว่า "ท่านเคยสังเกตหรือไม่ว่าบุคคลในรูปภาพในห้องพระนี้ทั้งหมดเป็นผู้ชาย ที่นี่เป็นสำนักนักบวชสตรีแต่ไม่ แสดงภาพนักบวชสตรีที่บรรลุธรรมเลยหรือ" นักบวชสตรีที่นี่เองก็แปลกใจเพราะต่างก็ไม่เคยคิดถึงเรื่องนี้มาก่อน พวกท่านยอมรับมาโดยตลอดว่า สัญญูลักษณ์แห่งพระนิพพานจะเป็นบุรุษเพศ

พระพุทธศาสนาในทิเบตก็เหมือนประเทศอื่นๆ ในทวีปเอเชียคือ มีรากฐานวัฒนธรรมที่เพศชายเป็นใหญ่ ซึ่ง หมายความว่า คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าตั้งแต่สมัยพุทธกาลจนถึงปัจจุบันได้ถูกบันทึกและถ่ายทอดผ่านนักวิชาการ และนักปฏิบัติธรรมชายซึ่งมักเป็นพระภิกษุ ในปัจจุบัน พวกเราตระหนักมากขึ้นว่า ธรรมะถูกนำเสนอจากมุมมองของ ผู้ชายเป็นส่วนใหญ่และมักเป็นผู้ชายที่ตั้งแต่เล็กจนโตไม่ค่อยได้ปฏิสัมพันธ์กับผู้หญิง ดังนั้น พวกเขาจึงมองสตรีด้วย ความระแวงหรือไม่ก็คิดว่าผู้หญิงเป็นภัยต่อการปฏิบัติ

สาเหตุหนึ่งที่การสืบทอดสายปฏิบัติในทิเบตอยู่ในกลุ่มผู้ชายเกือบทั้งหมดคือ ปรากฏการณ์ (ที่จำกัดอยู่ใน ทิเบตและพื้นที่ใกล้เคียง) ที่เรียกว่า ตุลกู (tulku) นั่นคือ การกลับชาติมาเกิดของผู้บรรลุธรรม ซึ่งหมายความว่า เมื่อใดที่ ลามะหรือครูบาอาจารย์ที่มีชื่อเสียงละสังขาร หลังจากนั้นสักระยะหนึ่ง เหล่าศิษย์ก็จะออกตามหาผู้กลับชาติมาเกิด โดย อาศัยเครื่องบ่งชี้ สัญลักษณ์ นิมิตร ความฝัน และการพยากรณ์ของรินโปเชผู้มีญาณสูง เมื่อค้นพบเด็กผู้กลับชาติมาเกิด แล้ว ก็จะพาเด็กผู้นี้มาที่วัดของลามะตั้งแต่เด็ก ผู้กลับชาติมาเกิดที่เป็นอาจารย์ของอาตมาเองก็ได้รับตำแหน่งตั้งแต่อายุ เพียง 2 ขวบซึ่งตอนนั้นท่านยังต้องนุ่งผ้าอ้อมไว้ใต้จีวรและยังดื่มนมจากขวดอยู่เลย

ลามะผู้กลับชาติมาเกิดใหม่นี้ซึ่งมีเป็นร้อยๆ รูปจะได้รับการฝึกฝนเป็นพิเศษเพื่อให้เหมาะสมกับสถานภาพ พวกท่านจะได้รับการสั่งสอนและรับการเพิ่มพลังจากลามะระดับสูงในสายการปฏิบัติของท่าน พวกท่านจะได้รับการ คูแลแยกเป็นพิเศษจากพระทั่วไปเพื่อได้รับการคูแลและอบรมเพื่อเตรียมตัวเป็นอาจารย์และผู้นำของวัดนั้นๆ ใน อนาคต

สำหรับลามะผู้จะสืบทอดสายการปฏิบัติจะได้รับการดูแลคุจเจ้าชาย เขาจะได้รับการเพิ่มพลัง การถ่ายทอด ทางวาจาและความรู้ที่ต้องใช้ในการสืบทอดเพื่อรักษาคำสั่งสอนคั้งเดิมไว้ส่งมอบให้ลามะรุ่นต่อไปในอนาคต ท่าน อาจารย์ใหญ่ในสายการปฏิบัติจะถ่ายทอดขุมทรัพย์ทางพระธรรมทั้งมวลของสายการปฏิบัติของตนเองไปให้กับลูก สิษย์ที่เหมาะสมที่สุด ซึ่งมักจะเป็นอาจารย์ของตนที่กลับชาติมาเกิดนั่นเอง ดังนั้น เมื่อเวลาผ่านไป สายสืบทอดของลา มะก็กลายเป็นที่ชุมชนเฉพาะเพศชายที่ส่งการสืบทอดกันไปมาในกลุ่มเท่านั้น จึงไม่มีที่สำหรับผู้หญิงในองค์กรชาย ล้างเกี้

กรั้งหนึ่ง อาตมาเคยถามอาจารย์ของอาตมา คือ ท่าน Khamtrul Rinpoche ว่าทำไมมีตุลกูผู้หญิงน้อยเหลือเกิน ท่านตอบว่า ก่อนพี่สาวท่านจะเกิด มีสัญญาณบ่งชี้ต่างๆ มากกว่าสัญญาณที่มีก่อนท่านจะเกิดเสียอีก ทำให้ทุกคนมี กวามหวังว่าเด็กที่จะเกิดน่าจะเป็นลามะกลับชาติมาเกิด แต่พอเกิดเป็นเด็กผู้หญิง ทุกคนจึงผิดหวังและคิดว่า สัญญาณ นั้นผิดพลาด ท่านรินโปเชอธิบายต่อว่า "ถ้าเป็นเด็กผู้ชาย เขาก็คงได้รับการดูแลที่ดีมาก คงได้ไปอยู่วัดแล้วได้รับการศึกษาบ่มเพาะเป็นพิเศษ แต่เพราะเป็นเด็กผู้หญิง การเลี้ยงดูและอบรมสั่งสอนด้านจิตวิญญาณจึงถูกละเลยไป และ เธอไม่มีโอกาสได้ศึกษาธรรมะ" ท่าน Khamtrul Rinpoche กล่าวว่า นี่เป็นเรื่องธรมดาในทิเบตและผู้หญิงพวกนี้ก็มักจะ แต่งงาน ต่อเมื่อลูกหลานโตแล้ว จึงจะมีโอกาสที่จะปลีกวิเวกไปปฏิบัติธรรมส่วนตัวได้ แต่เพราะเธอไม่ได้รับการศึกษาเท่าที่ควร เธอจึงไม่สามารถทำประโยชน์ให้ผู้อื่นโดยการสั่งสอนธรรมะได้ ทั้งที่อาจจะบรรลุธรรมแล้วก็ได้ ท่าน Khamtrul Rinpoche กล่าวว่า "ผู้ชายมิได้เหนือผู้หญิงโดยกำเนิด แต่เป็นเพียงเพราะสภาพสังคมที่ทำให้ลามะรู้สึก ว่ายากที่จะเลือกกลับมาเกิดใหม่ในร่างผู้หญิง" และลามะผู้ใหญ่ก็ยากที่จะยอมรับว่า พวกลามะในกลุ่มของท่านจะมา เกิดใหม่ในร่างผู้หญิง

อย่างไรก็ตาม มีอาจารย์หญิงปรากฏขึ้นบ้างในยุกแรกๆ ของสายการปฏิบัติ เช่น ในพุทธศาสนาลัทธิตันตระ แบบวัชรโยคินีและจักรสัมวาราของนิกายครุกปะกักยุนั้น มีโยคินี 2 คนชื่อ Kunden Rema และ Machik Konjo ซึ่งสืบ ทอดมาจาก Rechungpa ผู้เป็นบุตรทางจิตวิญญาณของ Milarepa ผู้หญิงจะได้รับการยอมรับเพียงในสายการปฏิบัติ แบบโยคีเท่านั้น เมื่อใคที่แนวปฏิบัติซึมเข้าไปในวัดวาอาราม สายการปฏิบัติจะกลายเป็นสายที่มีแต่ผู้ชายเท่านั้น

อย่างไรก็ตาม มีสายการปฏิบัติบางสายที่ริเริ่มโดยนักปฏิบัติธรรมะสตรี เช่น สายการปฏิบัติ Nyungne ซึ่งมี การปฏิบัติชำระจิตใจโดยการอดอาหารและกราบอัษฎางคประดิษฐ์เพื่อถวายพระโพธิสัตว์อวโลกิเตสวรพันมือ ผู้เป็น พระโพธิสัตว์แห่งความกรุณา สายปฏิบัตินี้เริ่มจากวิสัยทัศน์ของท่าน Gelongma Palmo (หรือภิกษุณีลักษมี ในภาษา สันสกฤต) ซึ่งเป็นนักบวชหญิงจากราชวงศ์ในอินเดียที่หายจากโรคเรื้อนด้วยการปฏิบัติแบบนี้ สายการปฏิบัติ Nyungne เป็นสายเดียวในทิเบตที่นักบวชหญิง ชายและฆราวาสปฏิบัติร่วมกัน

สายการปฏิบัติที่เกี่ยวกับผู้หญิงที่สำคัญอีกสายหนึ่งคือ Shangpa Kagyu โดยเป็นสายการปฏิบัติที่เผยแพร่ อย่างไม่เปิดเผยหลังจากเริ่มปฏิบัติมาหลายสตวรรษและได้เปิดตัวกลับมาใหม่ในช่วงปลายสตวรรษที่ 19 จากความ พยายามของ Jamgon Kongtrul เมื่อไม่นานมานี้ ท่าน Kalu Rinpoche และสิษย์ของท่านได้ช่วยกันฟื้นฟูสายการปฏิบัติ นี้ สายการปฏิบัติ Shangpa Kagyu ยังมีความเกี่ยวข้องกับโยคินีชื่อดัง 2 ท่านคือ นิกูมา (Niguma) และสุขะสิทฐิ (Sukhasiddhi) แม้ทั้ง 2 ท่านจะเกิดในแคว้นแคชเมียร์ในช่วงเวลาไล่เลี่ยกันแต่ท่านทั้งสองก็ไม่เคยได้พบกัน ท่านนิกู มาเป็นพี่สาวของท่านนาโรปะซึ่งเป็นโยคีวิชาการที่เก่งมาก แต่ท่านนิกูมาได้รับคำสอนโดยตรงจากพระพุทธวัชรธารา และจากครูที่เป็นมนุษย์จนได้สำเร็จเป็นกายรุ้ง (rainbow body) ตั้งแต่มีชีวิตอยู่

เดิมท่านสุขะสิทฐีแต่งงานแล้วมีบุตร 6 คน ภายหลัง ท่านได้พบนักบวชผู้ยิ่งใหญ่ชื่อวิรูปา และได้รับการ ส่งเสริมจากท่าน เย็นวันหนึ่ง ท่านสุขะสิทฐีได้บรรลุธรรมและสำเร็จเป็นกายรุ้ง ทั้งท่านนิกูมาและสุขสิทฐีเป็นอาจารย์ ของท่าน Kyungpo Naljor นักปฏิบัติชาวทิเบตในช่วงสตวรรษที่ 11 ผู้ริเริ่มสายปฏิบัติ Shangpa Kagyu

สายการปฏิบัติที่สำคัญอีกสายหนึ่งเรียกว่า chod (แปลว่า ตัดออก) ซึ่งก่อตั้งขึ้นในสตวรรษที่ 11 โดยโยคีสตรี ที่โด่งดังชื่อ Machik Labdron วิธีการปฏิบัติแบบ chod นี้ถูกนำไปใช้ในสายการปฏิบัติในทิเบตทุกแห่ง ถึงแม้ว่า หลังจากช่วงแรก สายการปฏิบัติเหล่านี้ต่อมากลายเป็นสายที่มีแต่ผู้ชายเกือบทั้งหมด แต่จนถึงปัจจุบัน วิธีการปฏิบัติ แบบนี้เป็นที่ชมชอบในหมู่สตรีเป็นพิเศษ สายการปฏิบัติสำคัญอื่นเป็นการสืบทอดผ่านทางครอบครัวแทนที่จะเป็น การกลับชาติมาเกิด แต่ก็อีกนั่นแหละที่มักเป็นผู้ชายที่ได้รับคัดเลือกให้ได้รับตำแหน่งสูงๆ ทางศาสนา

น่าเสียดายที่การสืบทอดแบบนี้ทำให้ผู้หญิงหมดความมั่นใจและแรงบันดาลใจ ซึ่งนักปฏิบัติหญิงต้องการเพื่อ เป็นกำลังใจในการพัฒนาการปฏิบัตธรรม ทุกวัน ในการสวดเอ่ยยกย่องอาจารย์ที่บรรลุธรรมในสายปฏิบัติ แทบไม่มี ชื่อของผู้หญิงเลย ในสมัยปัจจุบันนี้ มีข้อยกเว้นที่น่าสนใจคือ Khandro Rinpoche Tsering Paldron ซึ่งเป็นถูกสาวคนโดของ ท่าน Mindrolling Trichen Rinpoche ลามะสำคัญในสาย Nyingma ที่เพิ่งเสียชีวิตไปเมื่อ 2-3 ปีที่แล้ว เนื่องจากท่านลา มะไม่มีลูกชาย ท่าน Khandro Rinpoche ซึ่งเป็นนักบวชหญิงจึงได้รับตำแหน่งหัวหน้าของสายการปฏิบัติ Mindrolling และคูแลปกครองทั้งสำนักนักบวชหญิงของตนเองและสำนัก Mindrolling ที่กว้างใหญ่อีกด้วย สายการปฏิบัตินี้มี ชื่อเสียงว่ามีนักปฏิบัติหญิงผู้เข้มแข็งที่เรียกว่า Mindrolling Jetsunmas ซึ่งริเริ่มโดย Mingyur Paldron ในศตวรรษที่ 18 บางที ท่าน Khandro Rinpoche อาจจะสละตำแหน่ง ถ้าและเมื่อทราบว่าบิดาของท่านได้กลับมาเกิดใหม่ หรืออาจจะไม่ สละตำแหน่งก็ได้ ในบรรดาสายการปฏิบัติในทิเบตทั้งหลาย สาย Nyingmapa น่าจะเป็นสายที่มีความเห็นอกเห็นใจผู้ ปฏิบัติหญิงมากที่สุด

นอกจากนี้ ในทิเบตยังมีสายการปฏิบัติที่เป็นผู้หญิงถ้วนอย่างน้อย 2 สายซึ่งเป็นข้อยกเว้นเป็นกรณีพิเศษ สาย แรกริเริ่มโดยเจ้าหญิงชื่อ เจ้าหญิง Chokyi Dronme ในช่วงสตวรรษที่ 15 ท่านได้รับการยอมรับว่าเป็นรูปปรากฏของ เทพตันตรา วัชรวาราฮี (หรือ Dorje Phagmo ในภาษาทิเบต) อยู่ในฐานะราชินีแห่ง Dakinis ซึ่งเป็นตัวแทนของสตรีที่ บรรลุธรรม นี่เป็นสายการปฏิบัติที่อาศัยร่างผู้หญิงในการกลับชาติมาเกิดโดยเป็นสายที่เกี่ยวพันกับสำนักแซมดิง (Samding) ซึ่งที่สำนักแห่งนี้มีนักบวชชายหญิงอย่างละครึ่ง ท่าน Chokyi Dronme เป็นผู้หญิงคนเดียวที่ท่านดาไลลามะให้พรโดยวางมือลงบนศีรษะของท่าน Chokyi Dronme ได้ ปกติแล้ว แม้กระทั่งมารดาของท่านดาไลลามะเอง ท่านก็ ยังต้องใช้พู่เพื่อให้พร ทายาทรุ่นที่ 12 ที่เรียกกันว่า Samding Dorje Phagmo ปัจจุบันอาศัยและทำงานเป็นข้าราชการ ระดับสูงอยู่ที่เมืองลาซา ในปีค.ศ. 1993 อาตมาได้ไปเยี่ยมสำนักแซมดิงซึ่งมองเห็นทิวทัศน์ที่สวยงามของทะเลสาบ Yamdrok เราได้พบพระภิกษุที่อาศัยอยู่ที่นั่นซึ่งเป็นมิตรมาก พวกท่านเล่าว่า ท่าน Dorje Phagmo คนปัจจุบันได้สร้าง สำนักสงฆ์นี้ขึ้นมาใหม่หลังจากที่ถูกทำลายลงในช่วงการปฏิวัติวัฒนธรรม และมาพำนักที่นี่เป็นช่วงสั้นๆทุกปี อย่างไร ก็ดี ท่าน Karmapa รุ่นที่ 16 เล่าให้อาตมาฟังว่า ท่านได้พบปะและสอนท่าน Dorje Phagmo ในสมัยที่เธอยังเด็กและไม่ คิดว่าเธอจะเป็นผู้ที่กลับชาติมาเกิดที่แท้จริง

สายสืบทอดการปฏิบัติแบบกลับชาติมาเกิดที่เป็นผู้หญิงอีกสายหนึ่งเกิดขึ้นไม่นานนักคือในช่วงสตวรรษที่ 19 โดย Ani Lochen Chonyi Zangmo ท่านเกิดเมื่อปีค.ศ. 1865 ในเมือง Rewalsar ที่มีทะเลสาบสักดิ์สิทธิ์ของท่านคุรุปัท มาสัมภวา ใกล้เมืองแมนดี้ ในรัฐหิมาจัลประเทศทางเหนือของอินเดีย ท่านเป็นนักปฏิบัติชั้นเยี่ยมผู้ก่อตั้งสำนักสงฆ์ สตรี Shugseb ทางตะวันตกเฉียงใต้ของเมืองลาซา ชื่อเสียงของท่านขจายไปจนมีลามะชื่อดังและข้าราชการระดับสูง หลายคนไปเยี่ยมคารวะท่าน ท่านได้รับสมญานามว่า Shugseb Jetsun Rinpoche และนักบวชหญิงในสำนักของท่านมี ชื่อเสียงด้านการปฏิบัติ Chod ตามสาย Nyingma ท่าน Shugseb Jetsun Rinpoche ละสังขารในช่วงต้นทศวรรษ 1950 ปัจจุบัน สำนักสงฆ์สตรี Shugseb ได้มีการสร้างสาขาขึ้นใหม่ทั้งในทิเบตและภาคเหนือของอินเดีย และนักบวชหญิงที่ สำนักถึยังคงปฏิบัติตามแบบของท่าน

ในเวียดนาม อาตมารู้สึกซาบซึ้งใจยิ่งนักที่ได้เห็นวิหารในสำนักสงฆ์สตรีหลายแห่งที่ตั้งขึ้นเพื่อบูชาครูบา อาจารย์ที่เป็นผู้หญิงในสายของท่าน เริ่มด้วยภาพเขียนของพระนางมหาปชาบดี โคตมีที่ให้โอวาทสั่งสอนภิกษุณีลูก ศิษย์ และมีรูปถ่ายของเจ้าอาวาสสตรีผู้ก่อตั้งและเจ้าอาวาสรุ่นต่อๆ มาจนถึงปัจจุบัน นักบวชหญิงทุกรูปได้รับการบูชา ด้วยดอกไม้ธูปเทียน ธรรมเนียมนี้ได้ปฏิบัติสืบกันต่อมาในประเทศที่นับถือพุทธศาสนาบางประเทศ และเราหวังว่า ธรรมเนียมนี้จะแผ่ขยายกว้างไปยังประเทศอื่นๆ

ขอสรุปว่า ในขณะที่นักบวชหญิงในนิกายทิเบต อย่างน้อยผู้ที่อยู่ในสำนักสงฆ์สตรีในอินเคียและเนปาล ยังคงพัฒนาความสามารถในการศึกษาปริยัติและเข้าปฏิบัติกรรมฐานเป็นเวลานาน พวกเราหวังว่าพวกท่านจะได้รับ พลังแรงใจเพื่อจะเปล่งเสียงของสตรีที่มีลักษณะพิเศษเฉพาะไปผสานเสียงในแวควงที่มีแต่ผู้ชายเพื่อว่า สารแห่งธรรม จะได้รับการสวดประสานอย่างไพเราะกลมกลืนโดยคณะนักบวชที่มีทั้งชายและหญิง Christie Chang

เมื่อวาระการดำรงตำแหน่งของภิกษุณี Karma Lekshe Tsomo ใกล้จะสิ้นสุดลงเมื่อสองปีที่แล้ว มีคนมาขอให้ข้าพเจ้าลง สมัครรับตำแหน่งประธานสากขธิดาซึ่งข้าพเจ้าตอบตกลง โดยส่วนตัวแล้ว การเป็นประธานไม่ได้สลักสำคัญสำหรับ ข้าพเจ้า เพราะข้าพเจ้ามองว่าตัวเองก็เป็นอาสาสมัครของสากขธิดาอยู่แล้ว ข้าพเจ้าไม่เคยนึกเลยว่าการได้มาซึ่งตำแหน่ง ประธานสากขธิดาจะเปลี่ยนแปลงชีวิตข้าพเจ้าเช่นใดจนกระทั่งการประชุมสากขธิดาครั้งที่ 11 ที่ประเทศเวียดนามได้ สิ้นสุดลง

ในคืนถัดมาหลังจากที่มีการจัดพิธีปิดและก่อนที่จะมีการพาชมวัด ผู้เข้าร่วมประชุม 2-3ท่านได้ดึงตัวข้าพเจ้า ไปยังห้องห้องหนึ่งภายในโรงแรมที่จัดการประชุมและพยายามที่จะ "ย้ำเตือน" ข้าพเจ้าถึงบทบาทของข้าพเจ้าในฐานะ ประธานศากยธิดา โดยกล่าวว่า "คริสตี้ ถ้าคุณเป็นประธาน คุณก็ต้องทำตัวให้เหมือนประธาน" แน่นอน ข้าพเจ้าทราบ ดีว่าพวกเขาหมายถึงอะไร พวกเขากำลังพูดถึงเรื่องที่ตลอดระยะเวลาการประชุม คณะกรรมาธิการท้องถิ่นของ เวียดนามไม่ได้ยอมรับข้าพเจ้าในฐานะประธานศากยธิดาเลย ผู้เข้าร่วมประชุมเหล่านี้คิดว่าข้าพเจ้าควรจะ "แสดงให้ เห็น" ถึงบทบาทของตนในฐานะประธานและ "พูดอะไรสักอย่าง" พวกเขารู้สึกว่าข้าพเจ้ากำลังถูก "ดูหมิ่น" อย่าง รุนแรง ข้าพเจ้าตั้งใจฟังอย่างอดทนและได้แต่เพียงหัวเราะให้กับคำแนะนำที่หวังดีของพวกเขา จากนั้น ข้าพเจ้าก็ พยายามที่จะอธิบายถึงสถานการณ์ทางสังคมอันซับซ้อนและสภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรมพุทธของประเทศเวียดนาม หลังจากนั้น ข้าพเจ้าก็ไม่ได้ให้ความสนใจต่อเหตุการณ์นี้อีกเลย

อย่างไรก็ตาม หลังจากวันนั้น ข้าพเจ้าก็ได้รับทราบข้อกิดเห็นอีกมากมายเกี่ยวกับบทบาทของข้าพเจ้าในฐานะ ประธานศากยธิดา โดยปกติ พอข้าพเจ้า "ยืนยัน" ว่าข้าพเจ้าเป็นประธานศากยธิดา ปฏิกิริยาที่พบเห็นได้บ่อยๆ ก็ อย่างเช่น "โอ้โห ฆราวาสสามารถเป็นประธานศากยธิดาได้ด้วยเหรอ" จากนั้น ก็อาจจะมีคำแนะนำตามมาอีกมากมาย เช่น "คุณควรจะซื้อเสื้อผ้าที่ดูเป็นทางการมากขึ้น" "คุณต้องแต่งตัวให้สวยกว่านี้" "คุณควรจะดัดผมนะ" "คุณดูเด็ก เกินไปที่จะเป็นประธาน" บางครั้ง ข้าพเจ้าก็ได้รับคำแนะนำที่ขัดแย้งกันเอง เช่น บางคนแนะนำให้ข้าพเจ้าลดน้ำหนัก แต่บางคนบอกไม่ต้องลด โดยที่คำแนะนำเหล่านั้นล้วนแล้วแต่มีเหตุผลอย่างเดียวกันก็คือ เพื่อ "ให้ออกมาดูแล้วเหมือน เป็นประธานมากขึ้น" ท่ามกลางคำถามและความคิดเห็นเหล่านี้ เราสามารถสังเกตเห็นลักษณะของภาพเหมารวม ข้อ สมมติฐาน และความคาดหวังของผู้คนที่มีต่อประธานศากยธิดาว่าด้องเกี่ยวข้องกับเพศ อายุ วัฒนธรรม และภาพลักษณ์

ท่ามกลางกระบวนการอันยึดเยื้อและยากลำบากในการเตรียมเอกสารฉบับนี้ ข้าพเจ้าพยายามที่จะสอบถาม ความคิดเห็นของผู้คนทั่วโลกเพื่อที่จะได้ทราบว่าผู้คนคาดหวังอะไรจากประธานขององค์กรสตรีชาวพุทธที่ใหญ่ที่สุด ในโลก ข้าพเจ้าคิดว่าบางทีข้าพเจ้าอาจจะสามารถนำมุมมองต่างวัฒนธรรมเกี่ยวกับความคาดหวังของผู้คนทั่วโลกที่มี ต่อประธานศากยธิดามารวมไว้ในเอกสารฉบับนี้ได้ แต่หลังจากที่ได้รับรายการคุณสมบัติเกี่ยวกับความคาดหวังในตัว ประธานจากผู้หญิงชาวพุทธหลายท่าน ข้าพเจ้าก็พบว่าคุณสมบัติเหล่านั้นคูออกจะน่าเกรงขาม ผู้หญิงเหล่านี้คูจะ คาดหวังว่าประธานศากยธิดาที่จะมาเป็นผู้นำธิดาของพระพุทธเจ้าจะต้องเป็นพระโพธิสัตว์หรือพระพุทธเจ้าที่บรรลุ ธรรมขั้นสูง ซึ่งก็นับว่าเป็นเรื่องที่เข้าใจได้ เพียงแต่ว่ามันไม่ได้สะท้อนความเป็นจริง นอกเหนือจากการเป็นอาสาสมัคร ศากยธิดา ข้าพเจ้ายังมีงานอีกสองงานและภาระหน้าที่อื่นๆ อีกมากมาย ในความเป็นจริง ข้าพเจ้ากำลัง "เรียนรู้อีกครั้ง" ถึงวิธีการเป็นผู้นำ แต่ครั้งนี้ ข้าพเจ้าจะเรียนรู้อย่างตั้งใจและมีสติเพื่อที่จะเป็นผู้นำ ทั้งในฐานะสตรีและที่สำคัญกว่านั้น

# "เป็นผู้นำโดยธรรมชาติ" ก่อนที่จะรู้ว่าตัวเองเป็นผู้หญิง

ในการกล่าวหัวข้อเรื่อง "สตรีชาวพุทธในฐานะผู้นำ" ที่ประเทศเวียดนามนั้น ภิกษุณี Karma Lekshe ซึ่งเป็น หนึ่งในผู้ก่อตั้งและอดีตประธานศากยธิดา ได้ชี้ให้เห็นว่าผู้หญิงส่วนใหญ่ โดยเฉพาะผู้หญิงเอเชีย มีโอกาสน้อยที่จะ ได้รับการฝึกอบรมเพื่อเป็นผู้นำ แต่ครั้งหนึ่งท่านเคยบอกข้าพเจ้าเป็นการส่วนตัวว่า "คริสตี้ เธอมีธรรมชาติของการ เป็นผู้นำ" จริงอยู่ที่ข้าพเจ้าเคยเป็น "ผู้นำ" แต่นั่นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นก่อนที่ข้าพเจ้าจะรู้ตัวว่าเป็นผู้หญิงเสียอีก ต่อไปนี้ ข้าพเจ้าจะเล่าให้ฟังว่าตัวเองเคยเป็น "ผู้นำ" แบบใหนมาก่อน

ข้าพเจ้าเป็นลูกคนแรกของครอบครัวแบบขยายที่อบอุ่น ข้าพเจ้าโชคคีมากที่พ่อแม่ไม่ได้กีดกันทางเพส เหมือนกับคนอื่นๆ ในยุคสมัยของท่าน ข้าพเจ้าถูกผู้คนรอบข้างตามใจ ไม่ว่าจะเป็นพ่อแม่ ปู่ย่าตายาย ลุงป้าน้ำอา รวม ไปถึงญาติอาวุโสท่านอื่นๆ ในตระกูล "ชาง" ข้าพเจ้าเป็น "ราชา" ของครอบครัวและแม้ครอบครัวจะไม่ได้ร่ำรวย ข้าพเจ้าก็จะได้ทุกสิ่งที่ต้องการ (สิ่งที่น่าสนใจคือ ตั้งแต่เด็กแล้วที่ข้าพเจ้าเคยฝึกตัวเองไม่ให้เกิดความต้องการในสิ่ง ต่างๆ ทั้งนี้ อาจเพราะข้าพเจ้าได้ทุกอย่างมาง่ายดายเกินไปจนเกิดรู้สึกเบื่อกระมัง)

สมัยเป็นเด็ก ข้าพเจ้า "ซน" มาก ข้าพเจ้าเป็น "ทอมบอย" อันที่จริงแล้วข้าพเจ้านึกว่าตัวเองเป็นผู้ชายและ ข้าพเจ้าก็เล่นแต่กับเด็กผู้ชาย ข้าพเจ้าทนเด็กผู้หญิงไม่ได้ ถึงแม้ว่าพ่อแม่จะไม่เคยทำให้ข้าพเจ้ารู้สึกว่าตนเองด้อยค่า เพราะเป็นผู้หญิง ข้าพเจ้าก็มองว่าตัวเองเป็นผู้ชายมาตลอดโดยไม่รู้ตัว การที่ไม่มีใครเคยปฏิบัติกับข้าพเจ้าเหมือน "ผู้หญิง" ก็อาจเป็นเพราะว่าข้าพเจ้าเป็นคนที่มี "อำนาจ" และมักจะได้รับสิทธิพิเศษต่างๆ ข้าพเจ้ามีลักษณะนิสัย (หรือ อันที่จริงแล้วก็คือ ภาพเหมารวมต่างๆ) ที่ไม่เหมือนเด็กผู้หญิงในยุคนั้น เช่น ข้าพเจ้าไม่เคยเป็นเด็กขี้อาย ข้าพเจ้าชอบ ร้องเพลงและเต้นรำ และเมื่อมีคนร้องขอ ก็จะแสดงให้ดู ที่โรงเรียนนั้น ข้าพเจ้าเก่งในเกือบทุกๆ ด้าน ข้าพเจ้าเป็น ตัวแทนห้องและโรงเรียนในการทำกิจกรรมทุกอย่าง ซึ่งรวมถึงกีฬาที่ไม่เคยเล่นมาก่อน ข้าพเจ้าลงแข่งก่อนที่จะรู้กฎ กติกาเสียอีก

ก่อนที่ข้าพเจ้าจะอาขุ 16 ปี ข้าพเจ้าได้รับรางวัลมากมายและคุ้นเคยกับการเป็นผู้ชนะ ข้าพเจ้าเป็นนักเรียน โปรดของบรรดาครูและได้รับสิทธิพิเศษมากมาย ไม่ว่าข้าพเจ้าจะเรียนรู้มาจากโทรทัศน์หรือผู้มีอิทธิพลรอบตัว (ตาม อย่างของผู้เฒ่าที่ใช้ปกครองครอบครัว) ก็ตาม ข้าพเจ้ายังได้เรียนรู้ที่จะใช้อำนาจ (และใช้ไปในทางที่ผิด) เช่น ข้าพเจ้าใช้ ความรู้สึกของตัวเองตัดสิน "ความยุติธรรม" ด้วยการปกป้องผู้ที่อ่อนแอและถูกทำร้าย ข้าพเจ้าท้าทายผู้มีอำนาจซึ่ง รวมถึงครูและผู้อำนวยการโรงเรียนเมื่อใดก็ตามที่ข้าพเจ้ารู้สึกว่าจำเป็น เพื่อนร่วมชั้นเรียนของข้าพเจ้าจะระมัดระวัง เป็นพิเศษที่จะไม่ทำให้ข้าพเจ้า "เคือง" เพื่อว่าพวกเขาจะได้ไม่สูญเสียความไว้ใจจากครู เด็กผู้ชายพยายามจะทำให้ ข้าพเจ้าพึงพอใจด้วยการนำขนมที่ข้าพเจ้าชอบมาให้ สรุปแล้ว ก่อนที่ข้าพเจ้าจะอายุ 16 ปี บรรดาครูและเพื่อนๆ ต่างก็ ชอบข้าพเจ้า แต่ในขณะเดียวกันพวกเขาก็กลัวข้าพเจ้าด้วยเหมือนกัน นั่นคือ ลักษณะของผู้นำที่ข้าพเจ้าเป็น คือมีความ มั่นใจ (และบางทีอาจหยิ่งยะโส) และชอบจัดการ (อาจจะคล้ายพวกทรราช)

# ผู้นำที่ "หลงทาง"...

ข้าพเจ้าสูญเสียความมั่นใจและความเป็นผู้นำหลังเกิดเหตุการณ์สำคัญสองเหตุการณ์คือ ตอนที่ข้าพเจ้ารู้ตัวว่า ตัวเองเป็นผู้หญิงและตอนที่ข้าพเจ้าไม่สามารถทำตามความต้องการของพ่อแม่ได้ ซึ่งทั้งสองเหตุการณ์มีสาเหตุจาก ความจริงที่ว่าข้าพเจ้าเป็นผู้หญิง ครั้งแรกคือ เมื่อข้าพเจ้ามีประจำเดือน ข้าพเจ้าถามคุณย่าว่ามันจะหยุดเมื่อไหร่ คุณย่า ตอบว่า "เด็กโง่เอ๋ย ต่อไปนี้หนูจะมีประจำเดือนทุกเคือนแล้ว" ข้าพเจ้าคิดกับตัวเอง "ทุกเคือนเลยหรือ" ตอนนั้น ข้าพเจ้ารู้สึกราวกับว่าโลกได้แตกสลายลง คุณย่ากล่าวต่อไปว่า "มันเป็นกรรมของผู้หญิง" "อะไรนะ ผู้หญิงหรือ กรรม หรือ" ข้าพเจ้ายังจำลานบ้านซึ่งเป็นสถานที่ที่ข้าพเจ้าถูกบังคับให้ยอมรับ "คำตัดสิน" นั้นได้อยู่เลย แม้คุณย่าจะยังคง ปฏิบัติกับข้าพเจ้าเยี่ยง "ราชา" แต่หลังจากวันนั้นแล้วข้าพเจ้าก็รู้ดีว่า "อย่างมากข้าพเจ้าก็เป็นได้เพียงแค่ราชินี" ซึ่งใน ความกิดของข้าพเจ้านั้นเป็นตำแหน่งที่ต้อยต่ำกว่ากันมาก

สำหรับความล้มเหลวของข้าพเจ้าครั้งที่สองนั้น อันที่จริงเป็นเหตุการณ์แห่งการเรียนรู้สองเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น ต่อเนื่องกันในช่วงระยะเวลาสามปี และเกิดขึ้นเมื่อข้าพเจ้าตระหนักว่าไม่สามารถทำตามความปรารถนาของพ่อแม่ที่ ต้องการให้ข้าพเจ้าสอบเข้าเรียนที่วิทยาลัยครูซึ่งคนทั่วไปมองว่าเป็นทางเลือกที่ดีที่สุดสำหรับผู้หญิง แม้ว่าพ่อแม่จะ ภาคภูมิใจในตัวข้าพเจ้ามาตลอดและไม่เคยกิดกันทางเพส แต่พวกเขาก็ยังได้ได้รับอิทธิพลจากค่านิยมและความคิด คั้งเดิมในเรื่องอาชีพที่ดีที่สุดสำหรับผู้หญิง เช่นเดียวกับผู้ปกครองคนอื่นๆ ที่อยู่ทางตอนใต้ของได้หวัน พวกเขา กาดหวังว่าลูกสาวคนเก่งจะต้องเข้าเรียนที่วิทยาลัยครู ตามระบบการทดสอบของได้หวัน ข้าพเจ้ารู้ว่าตัวเองมีโอกาสถึง สองครั้งที่จะได้เข้าเรียนที่วิทยาลัยครูซึ่งไม่เกี่ยวข้องกับการทดสอบทั่วไปของโรงเรียนอื่นๆ โอกาสแรกก็คือ หลังจาก จบมัธยมต้น และครั้งที่สองก็คือ หลังจากจบมัธยมปลาย สำหรับโอกาสแรกของข้าพเจ้านั้น ข้าพเจ้าขาดเพียง 0.5 กะแนนแม้จะทำคะแนนได้สูงและสามารถเข้าโรงเรียนมัธยมปลายสำหรับสตรีที่ดีที่สุดในได้หวันตอนกลางได้ก็ตาม ตลอดระยะเวลาสามปีที่เรียนมัธยมปลาย ข้าพเจ้ามีเป้าหมายเพียงอย่างเดียวก็คือ การสอบเข้าวิทยาลัยครูเพื่อทำตาม ความฝันของพ่อแม่ แต่ข้าพเจ้าก็พลาดอีกแม้จะทำคะแนนได้สูงและสอบดิดมหาวิทยาลัยแห่งชาติได้หวันซึ่งเป็น มหาวิทยาลัยที่เพื่อนร่วมห้องทุกคนอยากจะเข้า เหตุการณ์ดังกล่าวนับว่าเป็นเรื่องนำขันสำหรับพ่อแม่และตัวข้าพเจ้า อีกทั้งยังเป็นบทเรียนอันใหญ่หลวงสำหรับข้าพเจ้าเกี่ยวกับเรื่องทุกข์

ในช่วงเวลาสามปีที่ข้าพเจ้าอ่านหนังสือเตรียมตัวสอบเข้าวิทยาลัยครูกรั้งที่สอง ข้าพเจ้าได้กลายเป็น "ผู้นำ" ชั้นเรียนอีกประเภทหนึ่ง ความล้มเหลวครั้งแรกส่งผลให้ข้าพเจ้ากลายเป็นคนที่ชอบเก็บตัว ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่ายและ ใช้เวลาเดินทางไปกลับระหว่างบ้านและโรงเรียนมากกว่าสองชั่วโมงโดยมีเป้าหมายเพียงอย่างเดียวคือการสอบเข้า วิทยาลัยครูแห่งชาติ แม้ข้าพเจ้าไม่ได้มีความตั้งใจที่จะเป็นผู้นำแต่ก็ถูกเลือกให้เป็นตัวแทนห้องเหมือนเช่นทุกครั้ง เพียงแต่ครั้งนี้ข้าพเจ้าเป็นตัวแทนที่ค่อนข้างจะเงียบและนิ่งเฉย เพื่อนร่วมห้องทุกคนในโรงเรียนหญิงล้วนแห่งนี้ต่างก็ รักข้าพเจ้า พวกเขามองข้าพเจ้าว่าเป็น "สมบัติถ้ำค่าของห้อง" พวกเขาจะมาแก่เรื่องส่วนตัวและปัญหาครอบครัวให้ ข้าพเจ้าฟังทุกวันซึ่งข้าพเจ้าก็ได้แต่รับฟัง บรรดาอาจารย์เองก็รักข้าพเจ้าเช่นกัน ข้าพเจ้าเป็นนักเรียนที่ดีและไม่คือชน เหมือนอย่างเด็กผู้หญิงคนอื่นๆ ข้าพเจ้าเป็นนักเรียนตัวอย่าง เวลาที่เด็กผู้หญิงไม่กล้าแกล้งอาจารย์ดุๆ ในวันแห่งการโกหก (April's Fools Day) พวกเขาก็จะมาแกล้งข้าพเจ้าแทนและข้าพเจ้าก็ไม่เคยโกรธ ข้าพเจ้ามีความสุขเวลาที่คนอื่นมี ความสุข สิ่งที่คนอื่นไม่เข้าใจก็คือ เพราะเหตุใดข้าพเจ้าถึงไม่มีความสุขที่สามารถสอบเข้า "มหาวิทยาลัยในฝัน" ของ ข้าพเจ้า เพื่อนนักเรียนของข้าพเจ้าเองก็ไม่ค่อยเข้าใจเหมือนกัน ข้าพเจ้ารู้เพียงแต่ว่าข้าพเจ้ากำลังทุกข์ใจเช่นเดียวกับพ่อแม่ของ ข้าพเจ้าถึงทุกข์ใจ แต่พวกเขาก็พลอยทุกข์ใจไปด้วย ควงใจของข้าพเจ้าสะท้อนไปถึงบทกวีที่เรียนในวิชาวรรณคดี ภาษาอังกฤษสมัยอยู่ปี 1 "น้ำตา น้ำตาอันไร้ประโยชน์ ฉันไม่รู้ว่าน้ำตาเหล่านี้หมายความว่าอย่างไร" ความทุกข์นี้เป็น

ครั้งที่สองที่ข้าพเจ้าได้สัมผัสซึ่งความทุกข์ในวัฏสังสารในชีวิตที่ดูเหมือนจะมีความสุขของข้าพเจ้า

## การเดินทางสู่ภาวะ "ความเป็นผู้นำ" บนเส้นทางแห่งการรู้แจ้ง

ในปีต่อๆ มา ซึ่งเป็นเวลาสี่ปีในร้ามหาวิทยาลัย และสองปีในฐานะครูสอนภาษาอังกฤษและอีกเจ็ดปีที่ได้ไป ศึกษาที่มลรัฐฮาวายจนได้งานในปัจจุบัน ข้าพเจ้ามีโอกาสในการเป็นผู้นำหลายครั้ง อาจเป็นเพราะว่าข้าพเจ้าตัวสูงขึ้น อาจเป็นเพราะข้าพเจ้าดูเข้มแข็งและไว้ใจได้ อาจเป็นเพราะข้าพเจ้าเป็นคนชอบทำโน่นทำนี่ หรืออาจเป็นเพราะกรรมที่ ทำให้ข้าพเจ้าต้องเรียนรู้ที่จะรับหน้าที่ผู้นำ ข้าพเจ้าขอสารภาพก่อนเลยว่า ในอดีตข้าพเจ้าไม่เคยประหม่าที่จะต้องเป็น ผู้นำและก็ไม่เคยใส่ใจในเรื่องของการเป็นผู้นำ แต่อยู่ดีๆ หลังจากที่ข้าพเจ้าได้เป็นประธานขององค์กรสตรีชาวพุทธ โดยเฉพาะอย่างยิ่งหลังการประชุมสากยริดาที่ประเทสเวียดนาม ข้าพเจ้าก็เริ่มตระหนักว่าตนอยู่ในคำแหน่งผู้นำนี้ เพราะ เหตุใดน่ะหรือ แน่นอนว่ามีหลายสาเหตุและหลายเงื่อนไขซึ่งรวมถึงเส้นทางและประสบการณ์ส่วนตัวที่ข้าพเจ้าได้เล่า มาข้างต้น ตลอดจนการที่ข้าพเจ้าได้เรียนรู้และปฏิบัติตามคำสอนในพระพุทธสาสนาตลอดสิบหกปีที่ผ่านมา หลังจาก ที่ข้าพเจ้าเป็นอิสระจากความคาดหวังที่คนเรามีต่อผู้หญิงชาวพุทธที่ เป็นอิสระจากความคาดหวังที่คนเรามีต่อผู้หญิงชาวพุทธที่ เป็นสตรี

ท่านภิกษุณี Karma Lekshe Tsomo ซึ่งคำรงตำแหน่งผู้นำศากยธิดามาเป็นเวลาหลายปี ได้เล่าประสบการณ์ ของท่านในเรื่อง "ความคาดหวัง" ให้ข้าพเจ้าฟัง<sup>3</sup>

ผู้นำจำเป็นต้องมีบทบาทสาธารณะ ผู้คนจะมีความคาดหวังมากมายต่อตัวผู้นำ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องการแต่งกาย การปฏิบัติตัว หรือแม้แต่การหัวเราะว่าควรจะเสียงคังได้แค่ไหน เธอไม่สามารถที่จะทำให้ทุกคนพอใจได้ และเมื่อเธอทำให้ทุกคนพอใจไม่ได้ เธอก็จะถูกวิพากษ์วิจารณ์ การวิจารณ์ในทางสร้างสรรค์เป็นสิ่งที่ดีและมี ประโยชน์ แต่การวิพากษ์วิจารณ์ในเชิงทำลายอาจจะบั่นทอนกำลังใจได้ สิ่งนี้เป็นความจริงอย่างมากสำหรับ คนอย่างพวกเราที่เข้ามารับตำแหน่งผู้นำด้วยจิตอาสา เราทำงานโดยไม่ได้รับค่าจ้างตอบแทนซึ่งต่างกับเหล่า ประธานบริหารของบริษัททั้งหลาย แถมยังมักจะต้องออกค่าใช้จ่ายของเราเอง ถึงกระนั้น ในบางครั้ง เราก็ยัง โดนวิพากษ์วิจารณ์ ไม่ว่าจะพยายามทำดีที่สุดเพียงใดก็ตาม

การที่ศากยธิดาสามารถอยู่รอดมาได้จนถึงปัจจุบันต้องถือว่าเป็นเรื่อง "มหัศจรรย์" อย่างมาก เพราะเราไม่มี อาการสำนักงานและไม่มีการให้เงินเดือนพนักงานตลอด 23 ปีที่ผ่านมา อีกทั้งการหาอาสาสมัครที่จะมาช่วยงานได้ อย่างสม่ำเสมอก็ไม่ใช่เรื่องง่าย เหมือนอย่างที่ภิกษุณี Tsomo เล่าว่า

การเป็นผู้นำไม่ใช่เรื่องง่ายเพราะมีงานมากมายที่จะต้องทำและผู้นำจะต้องทำหน้าที่รับผิดชอบเพื่อให้งาน สำเร็จ ผู้นำต้องการคนช่วยงานแต่ก็มีงบประมาณไม่มาก เธออาจพยายามหาอาสาสมัครมาช่วยและมี อาสาสมัครผู้หญิงคีๆ จำนวนมากในโครงการทางพุทธศาสนาแทบจะทุกโครงการ แต่ผู้หญิงก็ยังมีความ รับผิดชอบอื่นๆ อีกมากมายในการดแลครอบครัว พวกเธอจึงไม่สามารถอย่ช่วยงานได้ตลอดเวลา ผู้นำสากขธิดาจะคุ้นเคยดีกับการได้รับ "คำขอโทษ" แต่เราจะไปพูดหรือทำอะไรได้นอกจากแสดงความเข้าใจ และอดทน อันที่จริงแล้ว สิ่งที่ท้าทายที่สุดก็คือ การได้รับคำวิพากษ์วิจารณ์ที่เกี่ยวกับการเป็นหญิงหรือชาย ดังจะเห็น ได้จากข้อสังเกตการณ์นี้<sup>4</sup>

กนมักตั้งมาตรฐานผู้หญิงไว้สูงกว่าผู้ชาย ทั้งผู้ชายและหญิงสามารถทำผิดพลาดได้ แต่ดูเหมือนว่าสังคมจะ มองเห็นความผิดพลาดของผู้หญิงมากกว่าและตัดสินผู้หญิงรุนแรงกว่าผู้ชาย ซึ่งหมายความว่า ผู้นำที่เป็น ผู้หญิงจะต้องระมัดระวังพฤติกรรมของตนอย่างมาก นี่อาจเป็นหลักปฏิบัติที่ดีแต่ก็ทำให้เกิดความเครียดได้ ด้วยเช่นกัน

ฉะนั้น ตำแหน่งใดที่จะช่วยให้เราปฏิบัติธรรมบนเส้นทางของพระโพธิสัตว์ซึ่งได้ดีไปกว่าการเป็นผู้นำชาว พุทธที่เป็นสตรีล่ะคะ

# บทสรุป: เป็นผู้นำเพื่อเรียนรู้และเป็นผู้นำไปสู่หลุดพ้น

จะเป็นหรือไม่เป็น (ไม่ว่าในตำแหน่งใคก็ตาม) สิ่งนี้ *ไม่ใช่*คำถาม คำถามก็คือเราจะเรียนรู้ต่อหรือไม่ และเรา จะนำพาตัวเองและผู้อื่นไปสู่เป้าหมายอันสูงสุดแห่งการหลุดพ้นหรือไม่ เมื่อพิจารณาถึงลักษณะความเป็นผู้นำของ ข้าพเจ้าในอดีตก่อนที่จะรู้ตัวว่าเป็นผู้หญิงและก่อนที่จะเป็นชาวพุทธ ข้าพเจ้ารู้สึกว่าตนเองไม่ได้เรียนรู้อะไรมากนัก และไม่ได้นำตัวเองและคนรอบข้างไปสู่การหลุดพ้นเลย ข้าพเจ้าอาจสร้างอกุสลกรรมเอาไว้มากกว่ากุสลกรรมตอนที่ อยู่ในตำแหน่งนั้น เพราะข้าพเจ้าไม่เคยตระหนักถึงอำนาจและสิทธิพิเศษต่างๆ ที่ได้รับ อีกทั้ง ยังได้สร้างความกลัวและ ความทุกข์มากกว่าประโยชน์สุขให้แก่ผู้อื่น *อมิตาพุทธ*! ข้าพเจ้าต้องขอโทษอย่างจริงใจต่อทุกคนที่ได้รับความทุกข์จาก ผู้นำเช่นนี้

การตระหนักรู้ว่าตัวเองเป็นสตรีและเป็นชาวพุทธ และการตระหนักถึงการเป็นฆราวาสและการดำรงตำแหน่ง ผู้นำนับเป็นส่วนหนึ่งแห่งการรู้แจ้งอันยิ่งใหญ่ แม้ว่าในปัจจุบัน เราไม่ค่อยพบเห็นสตรีชาวพุทธที่จะเป็นตัวอย่างของ ผู้นำร่วมสมัยได้มากนัก แต่ข้าพเจ้าก็รู้สึกโชคดีและยินดีที่มีครูซึ่งเป็นสตรีชาวพุทธที่วิเสษอยู่รอบตัว โดยครูเหล่านี้ได้ บำรุงข้าพเจ้าด้วยปัญญาและความเมตตา อีกทั้งยังสอนให้ข้าพเจ้าเข้าใจถึงความหมายของคำว่า "สตรีชาวพุทธ" และ การเป็นผู้นำ ข้าพเจ้ารู้สึกซาบซึ้งอย่างยิ่งในความเมตตาและความอดทนของพวกท่านในการสั่งสอนข้าพเจ้าโดยเฉพาะ อย่างยิ่งท่านภิกษุณี Karma Lekshe Tsomo ข้าพเจ้าสามารถที่จะเดินบนเส้นทางแห่งการรู้แจ้งนี้ได้ก็เพราะเครือข่าย สากยธิดาและการทำงานให้กับสากยธิดา และข้าพเจ้าก็มั่นใจว่า มันจะเป็นเส้นทางอันแสนวิเสษสำหรับสากยธิดาอีก จำนวนมาก

สุดท้ายนี้ ข้าพเจ้าขอบอกกับพี่น้องสากขธิดาว่า จริงๆ แล้วพวกเราล้วนแต่เป็นผู้นำในช่วงเวลาของเราเองอยู่ แล้ว สิ่งที่เรากำลังทำอยู่นี้นับเป็นการสร้างความเปลี่ยนแปลงที่สำคัญ เครือข่ายสตรีชาวพุทธของเราที่มีอยู่ทั่วโลกซึ่ง ทำงานด้วยความตั้งใจอันบริสุทธิ์และปราสจากความเห็นแก่ตัวที่จะช่วยให้การสึกษา เป็นแรงบันดาลใจ และส่งเสริม ให้สตรีชาวพุทธทุกคนในชั่วอายุนี้มีพลังในการสร้างสันติภาพให้แก่โลกใบนี้เป็นสิ่งที่ไม่เคยเกิดขึ้นมาก่อน พวกเรา ทุกคนล้วนแต่กำลังเรียนรู้ที่จะเป็นผู้นำในบทบาทและตำแหน่งชั่วคราวต่างๆ ของแต่ละคน และเราก็ยังเป็นผู้นำของตัว เราเองอีกด้วย เรากำลังนำตัวเองสู่การหลุดพ้นผ่านเครือข่ายนี้และผ่านการทำงานให้กับสากยธิดาทุกคน

ข้าพเจ้าขอสรุปค้วยประโยคที่มีการปรับเปลี่ยนจากคำปฏิญาณตนถึงพระไตรสรณคมน์ให้เข้ากับประเพณี

ของจีนว่า "โดยการถือชุมชนอันยิ่งใหญ่ (ของสากยธิดา) เป็นที่พึ่ง ขอให้สรรพสัตว์ทั้งหลาย (โดยเฉพาะพี่น้องสากย ธิดา) นำสมาชิกในชุมชนนี้ไปได้โดยปราสจากอุปสรรคใดๆ และขอให้พวกเราเการพนับถือผู้ปฏิบัติธรรมชาวพุทธทุก ท่าน (รวมทั้งสตรี บุรุษ ฆราวาสและนักบวช) และปฏิบัติตามแบบอย่างที่ดีของท่านเหล่านั้น ขอให้สรรพสัตว์ ทั้งหลายจงมีความสุข และขอให้สรรพสัตว์ทั้งหลายจงพ้นทุกข์

#### เชิงอรรถ

1 This talk has been published as Karma Lekshe Tsomo, "Buddhist Women as Leaders." *Gender and Women's Leadership*. Edited by Natalie Green and Karen O'Connor (Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 2009).

<sup>2</sup> Poem written in 1847 by Alfred, Lord Tennyson (1809–1892), the Victorian-era English poet.

<sup>3</sup> Personal correspondences.

<sup>4</sup> Bhiksuni Karma Lekshe Tsomo, personal correspondence.

<sup>5</sup> The modifications are rendered in the parentheses.

Bhikkhuni Rattanavali

รากเหง้าทางสังคมและศาสนา คือ ค่านิยมหรือความเชื่อที่สังคมปฏิบัติตามกันมาโดยขนบธรรมเนียมประเพณี จะมา โดยแนวทางความคิดความเชื่อของศาสนาอื่นๆหรือรูปแบบทางการเมืองการปกครอง รูปแบบการทำธุรกิจการค้า รปแบบการทำสงคราม เป็นต้น

ส่วนประวัติศาสตร์ของประเทศไทยได้ถูกเปิดเผยโดยนักวิจัย นักวิชาการ นักวิเคราะห์สังคมนิยม หรือผู้รู้ ผู้เชี่ยวชาญว่า ประเทศไทยเป็นจุดศูนย์กลางของเส้นทางตามแผนที่ภูมิศาสตร์ในแถบเอเชียตะวันออก เฉียงใต้ สู่ ตะวันตก อาทิ เช่น ธุรกิจการค้ามนุษย์ ธุรกิจการค้ายาเสพติด สงครามโถกครั้งที่ 2 สงครามเวียดนาม ศาสนาฮินดู พราหมณ์ อิสถาม คริสต์ จุด เอเช่นกลางการนำสินค้าและวัฒนธรรมแลกเปลี่ยนหมุนเวียน คือ ประเทศไทย แม้โดย ทางเครื่องบิน รถยนต์ รถไฟ ทางเรือ เป็นต้น เพราะฉะนั้น พ่อค้าคนกลางทุกชนิดการขายอยู่ในประเทศไทยเป็นหลัก

การศึกษาค้นคว้าจำนวนมากเกี่ยวกับสตรีกับสงครามโลกครั้งที่ 2 สงครามเวียตนาม ได้ใช้สตรีเป็นผู้บริการ แก่ทหารที่พักรอทำสงครามอยู่ในไทย ได้รับผลกระทบมากคือสตรีจากเกาหลี แพ้สงครามสตรีเหล่านี้ถูกฆ่าตาย การค้ายาเสพติดต่างๆรวมการค้ามนุษย์ด้วย บุรุษเพศจะกระทำการดังกล่าว ไม่ว่า สงครามหรือธุรกิจใดๆฝ่ายบุรุษนำ สตรีเข้าเกี่ยวข้องด้วย เพื่อบริการความสะดวกสบายให้กับชีวิตตนในความเป็นอยู่ประจำวัน ทั้งเสพและขายเพื่อ ผลประโยชน์กำไรสุทธิอันสูงสุดอย่างคุ้มค่า

ยังพยายามสร้างวงจรให้ครบอย่างสมบูรณ์เพิ่มขึ้นโดยผ่านการตีตราประทับด้วยศาสนา ความเชื่อของศาสนา ฮินคู เชื่อว่าสตรีเป็นทรัพย์สมบัติของฝ่ายสามีและลูกชาย จะต้องรับใช้สามีทั้งชาตินี้ กระโดดตายตามกองไฟวันเผาศพ ของสามี เพื่อรับใช้ชาติหน้าอีก ตลอดถึงศาสนาพราหมณ์ สตรีกระทำพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ไม่ได้ สตรีสกปรก เป็น มลทิน สตรีเป็นมาร สตรีเป็นศัตรูต่อพรหมจรรย์ ตลอดถึงวัฒนธรรมของจีน ลูกสาวต้องตกเป็นของฝ่ายสามีไป ความ เชื่อเหล่านี้ ห้ามพิสูจน์ วิเคราะห์ วินิจฉัย ห้ามใครแตะต้อง เชื่อและปฏิบัติตามเพียงอย่างเดียว อิทธิพลของผัง แนวความคิดนี้ได้แทรกซึมมาทางศาสนาพุทธ นิกายเถรวาทในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ มีปรากฏในศาสนาพุทธนิกาย มหายานน้อย

ประเทศไทยได้รับเต็มที่ ดังกฎหมายมนูธรรมศาสตร์ในสมัยอยุธยา ให้ ทุบ ตี ค่า ฆ่า ขาย สตรีได้ เมื่อรวม กับความเชื่อว่า สตรีบวชไม่ได้ แตะผ้าเหลืองไม่ได้ ห่มผ้าเหลืองไม่ได้ ทดแทนพระคุณบิดามารดาด้วยการบวชไม่ได้ กระทำพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ไม่ได้ ตลอดจนสตรีเป็นข้าศึกของพรหมจรรย์ สตรีเป็นมลทิน เศร้าหมอง สตรีเข้าสถานที่ ศักดิ์สิทธิ์ไม่ได้ ผู้ชายไทยห้ามลอดเชือกราวตากผ้าสตรี สตรีทำผิดศีลข้อสามข้อกาเมมาก่อน จึงมาเกิดเป็นผู้หญิง ต้องทำบุญมากๆกับวัด พระภิกษุ สามเณร จึงจะได้เกิดมาเป็นผู้ชายชาติหน้า หาเงินเลี้ยงดูพ่อแม่ พี่ชายน้องชายทุกคน ในครอบครัว ได้ลูกผู้ชายโชคดีสำหรับครอบครัว หากใครกำลังได้บุตรน้อยก็จะถามเหมือนกันว่า ได้ลูกหญิง ลูกชาย ให้ความแบ่งแยกเพศหญิง ชาย ตั้งแต่ก่อนเข้าครรภ์ อธิษฐานต้องการลูกผู้หญิง ผู้ชาย หากผิดหวังก็จะเศร้าตลอดชีวิต หรือ ครอบครัวไม่มีความสุข สันติภาพ

บทบาทของสตรีถูกจำกัดแค่ หาเงินเพื่อปัจจัยสี่ ที่อยู่อาศัย อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรค แค่ฝ่ายบุรุษ ในทุกรูปแบบ ทางเลือกที่ง่ายที่สุดก็คือ ใช้ร่างกายอันบอบบางของตนเองลงทุนยอมขายให้กับบุรุษเพศที่มิใช่ตนรัก ชอบ กล้าทำในสิ่งที่ไม่ชอบธรรม เพียงเพื่อให้ได้เงินมาเพื่อกระทำการดังกล่าวมาข้างด้น สตรีอีกจำนวนหนึ่งมีทางเลือกอื่น อาทิ เช่น เป็นครู เป็นหมอ เป็นพยาบาล เป็นนักกฎหมาย เป็นนักปกครอง นักบริหาร ตลอดถึง เป็นนักบวช สังคมไทยขณะนี้เปิดกว้างมากขึ้นในทุกรูปแบบ แต่ยากมากที่สุดคือ กล่าวถึง รายละเอียดของทางศาสนา มีนักวิชาการจำนวนน้อยมากที่กล้าที่จะทำการศึกษาค้นคว้าด้าน สตรีกับศาสนา เท่าที่ ปรากฏมี นักวิชาการ คุณจิต ภูมิศักดิ์ คุณสุกัญญา หาญตระกูล คุณ ดร.กรวิภา บุญซื่อ ข้อมูลในภาครัฐ เช่น นโยบาย และวางแผนพัฒนาสตรี ระยะยาว จาก วิจัย เรื่อง สถานภาพและบทบาทของสตรีไทยในพระพุทธศาสนา พร้อมทั้งวิถี ชีวิตจริงของผู้นำเสนอนี้ด้วย และเนื่องด้วยเป็นสิ่งที่ต้องห้ามกระทำการใจๆ ต้องเชื่อและปฏิบัติการตาม

รากเหง้าของวงจรความรุนแรงต่อสตรี ที่ผสมผสานผนึกแน่นผ่านศาสนาสู่สังคมผ่านเข้าสู่ครอบครัว รวมทั้ง โรงเรียน ที่ทำงาน และทุกสถานที่เข้าครอบงำจิตใจเด็กหญิงมาตั้งแต่เกิด เพราะฉะนั้นเด็กหญิงก็เก็บและปิดผนึกไว้ใน ใจตลอดพร้อมกับต้องการกำตอบที่ถกต้องด้วย

คำตอบอยู่ที่ใหน? เมื่อสตรีและเด็กหญิงได้รับความทุกข์ ความทรมาน ความรุนแรงจากสังคมด้วยความคิดก็ ดี วาจาก็ดี ด้วยกายก็ดี เป็นความจริงแท้แน่นอนนั่นคือ สาสนา แล้วหากต้องการที่พึ่งพิง พึ่งพาก็ดี ในสาสนาล้วนแต่ เป็นเพสชาย หรือ บุรุษเพส ย่อมได้รับคำตอบที่ไม่ตรงใจเพราะว่า ท่าน มิใช่พระพุทธเจ้ามีตัวตนในยุคนี้ มีเพียงตัวแทน สมมุติสงฆ์เท่านั้น แล้วสตรีและเด็กหญิงจะคอยคำตอบนี้จากใครต่อไป......

การค้นพบคำตอบ พระไตรปิฎก ศากยธิดานานาชาติ พุทธศาสนานานาชาติ เกี่ยวกับ

- \* พุทธบริษัท 4 คือ พระภิกษุ พระภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา
- \* อัครสาวก อัครสาวิกา เอตทักคะเถระ-เถรี เอตทักคะ อุบาสก- อุบาสิกา
- \* การบรรลุธรรม ของสาวก สาวิกา
- \* ธรรมะ ของแคว้นวัชชี ที่สามารถอยู่อย่างสงบร่มเย็นมีสันติภาพได้ คือ .............เคารพนับถือ สตรีและ เด็กหญิง

สตรีมิใช่สินค้านำมาซื้อขายทอดตลาด หรือวัตถุทางเพศของบุรุษ มิใช่ทุบ ตี ค่า ฆ่า ได้ตามใจชอบว่าเป็น ทรัพย์สมบัติส่วนตัวของเพศชายเพราะ ไปซื้อมาด้วยเงินทอง มิใช่สิ่งที่ต้องปกป้องว่าเป็นเพศอ่อนแอ ทางจิตใจ อาจจะ อ่อนแอทางการใช้แรงงานยกสำหรับยกของหนัก แต่บุรุษเพศไม่เข้าใจ เรื่อง การคลอดบุตร ส่วนการพัฒนาจิต ปัญญา ทางสมอง ย่อมเท่ากัน และเพศบุรุษได้มีชีวิตเพราะว่าคลอดออกมาจากสตรีเพียงเท่านั้น

พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีคำสอนอย่างบริสุทธิ์และชัดเจนอย่างเสมอภาค พระพุทธองค์ ไม่เคยกล่าว ประฉามว่า สตรีบวช ไม่ได้ สตรีบรรลุธรรมไม่ได้ สตรีเป็นมารของพรหมจรรย์ สตรีเป็นมลทินเสร้าหมอง สตรีเป็น สินค้าซื้อขาย ค่า ฆ่า ทุบ ตี ได้ สตรีเป็นวัตถุทางเพศ สตรีเป็นแม่บ้านหน้าที่เดียว สตรีเป็นมารดาเพียงหน้าที่เดียว ฯลฯ แต่พระพุทธองค์กลับบัญญัติไว้ว่า บวชได้ บรรลุธรรมได้ เผยแผ่ธรรมะได้ ปกป้องพระพุทธศาสนาได้ เพราะฉะนั้นก็ ต้องทดแทนคุณได้ สวดมนต์ได้ นั่งสมาธิได้ เรียนปริยัติธรรมได้ ติดต่อทางจิตวิญญาณได้ สร้างบุญบารมีกุศลครบสิบ ทัศได้ ไม่ต้องรอได้เกิดเป็นผู้ชายชาติหน้า ไม่ต้องหาเงินมาทำบุญฝ่ายเดียวแต่เป็นเขตเนื้อนาบุญให้อุบาสก อุบาสิกาได้ ไม่มีความแตกต่างกันแต่อย่างใดแม้ในเพศหญิง ชาย พระพุทธเจ้าเป็นได้เพียงเพศเดียว คือ บุรุษเพศ ข้อมูลนี้ใครเป็น ผู้บัญญัติขึ้นก็ต้องศึกษากันต่อไป

สรุป รากเหง้าของพุทธศาสนาไม่เคยมีความรุนแรงต่อสตรีในทุกสถานที่ ในทุกรูปแบบ ให้ความเคารพนับ ถือ ให้เกียรติ ให้ศักดิ์และสิทธิ์ในสังคม ต่างก็แบ่งเบาภาระหน้าที่ทั้งในบ้าน ชุมชน สังคม และโลก อย่างเสมอภาค

ยุคปัจจุบันผ่านมาเพียง 2500 ปีนี้ วงจรรากเหง้าความรุนแรงทางสังคมและศาสนาต่อสตรีในเอเชียตะวันออก เฉียงใต้รวมประเทศไทย มีปัจจัยอย่างอื่นที่มิใช่หลักทางศาสนาพุทธเข้ามาแทรกแซงเพิ่มความรุนแรงมากยิ่งขึ้นทุกวัน ดังปรากฏตามข่าวหน้าหนังสือพิมพ์ทั่วไป Bhikkhuni Silananda

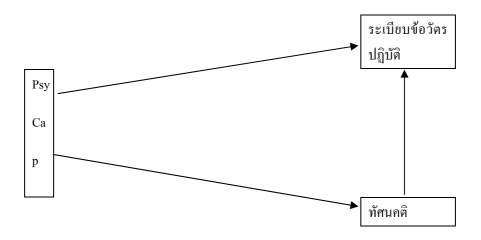
การเคลื่อนใหวขับเคลื่อนของพระภิกษุณีเถรวาทที่เกิดขึ้นในเมืองไทย คือสิ่งที่แสดงให้เห็นเป็นหลักฐานว่า พระพุทธศาสนานั้นเกื้อประโยชน์แก่สตรีชาวพุทธด้วย ผลกระทบจากการที่พระพุทธศาสนาในเมืองไทยเน้นเรื่องเพศ เป็นใหญ่นั้น ส่งผลให้สตรีมีสถานะภาพด้อยต่ำในสังคมไทยซึ่งเป็นที่ที่สตรีมีความเสี่ยงต่อการถูกทำร้าย ความรุนแรง ในครอบครัว การค้าประเวณีและการแพร่ระบาดอย่างรวดเร็วของเชื้อ HIV หรือโรคเอดส์

งานวิจัยชิ้นนี้ทำการวิจัยโดยใช้การทดสอบเชิงบวกยังกลุ่มเป้าหมายซึ่งก็คือพระภิกษุณีและสามเณรีเถรวาทที่ อาศัยอยู่ในเมืองไทยในช่วงที่ทำการวิจัยนั้น ทั้งได้ทดสอบแนวโน้มศักยภาพของพระเณรฝ่ายหญิงในด้านการพัฒนา สังคมด้วยการแบ่งการวิจัยออกเป็นสามโมเดลคือ

- 1. การพัฒนาของพระภิกษุณีและสามเฉรี พิจารณาโดยใช้ทฤษฎีจิตวิทยาที่เกี่ยวกับความหวัง ความเชื่อมั่นใน ตนเอง ความสามารถข้ามผ่านอุปสรรคและการมองในแง่ดีส่วนที่สัมพันธ์กับบทบาทหน้าที่ กฎระเบียบ ข้อ วัตรปฏิบัติ (Psychological Capital หรือ PsyCap) ในชีวิตพรหมจรรย์ของพวกเขา
- 2. การพัฒนาชุมชนสงฆ์ของพระภิกษุณีและสามเณรี พิจารณาจากการพัฒนาด้านคุณธรรมจริยธรรม สังคมและ ระบอบศาสนาความเชื่อที่มีความสัมพันธ์กับการพัฒนาสังคม
- 3. การพัฒนาสังคมของพระภิกษุณีสงฆ์ ไปในทิศทางการเข้าถึงการจัดกิจกรรมอบรมธรรมะหรืออื่น ๆ ณ วัด หรือสำนักของพระภิกษุณีสงฆ์ อันจะนำไปสู่การพัฒนาทางจิตวิญญาณและการพัฒนาผ่านกระบวนการกลุ่ม ส่งผลต่อถึงความตั้งใจมั่นที่จะทำโครงการใหญ่ ๆ หลากหลายโครงการเพื่อการพัฒนาสังคมและประเทศชาติ

ต่อไปนี้จะเป็นการแสดงผลการวิจัยในลักษณะ โมเคลที่ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลตามแนวทางที่ได้กล่าวคร่าว ๆ ไว้แล้วข้างต้น

Model ๑. การพัฒนาของพระภิกษุณีและสามเณรี

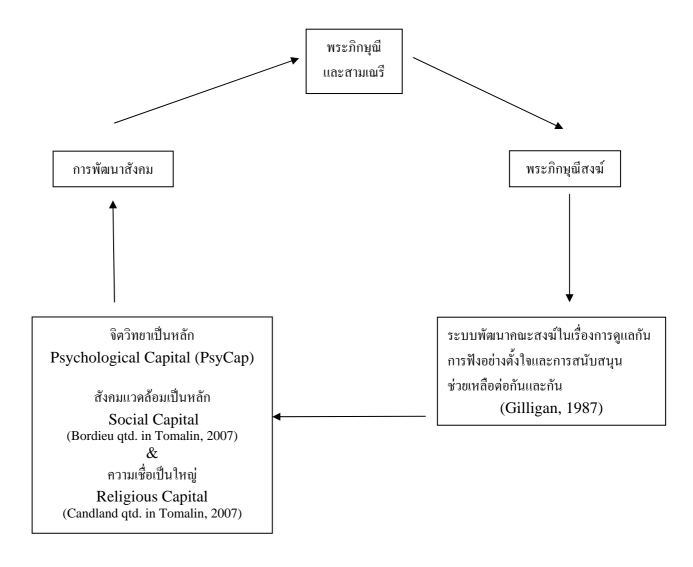


โมเดลนี้ได้รวมผลการพัฒนาความสัมพันธ์ต่อกันของบุคคลด้วย ผลการวิจัยได้แสดงให้เห็นว่าความหวัง ความเชื่อมั่นในตนเอง ความสามารถข้ามผ่านอุปสรรคและการมองในแง่ดีของพระภิกษุณีและสามเณรีมีค่า ความสัมพันธ์เป็นบวกกับบทบาทหน้าที่ ข้อวัตรปฏิบัติ ( $\mathbf{r}=.64,\,\mathbf{p}<.01$ ) และมีค่าความหมายเป็นบวกกับทัศนคติ ( $\mathbf{r}=.51,\,\mathbf{p}<.01$ ) ท้ายสุดผู้วิจัยได้ทำการสำรวจความสัมพันธ์ระหว่างทัศนคติและบทบาทหน้าที่ข้อวัตรปฏิบัติ พบว่ามี ความสัมพันธ์เชิงบวกเช่นกัน

จากผลการวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่าความหวัง ความเชื่อมั่นในตนเอง ความสามารถข้ามผ่านอุปสรรคและการ มองในแง่ดี เป็นตัวแปลรวมให้เกิดวิวัฒนาการ กล่าวได้ว่าจิตใจที่ประกอบด้วยความหวัง ความเชื่อมั่นในตนเอง ความสามารถข้ามผ่านอุปสรรคและการมองในแง่ดีเป็นสิ่งสำคัญมากในการทายหรือมองไปข้างหน้าได้ ถึงความอิ่มใจ พอใจปฏิบัติตามบทบาทหน้าที่ข้อวัตร ซึ่งประกอบทั้งหน้าที่ที่ได้รับมอบหมาย ชีวิตพรหมจรรย์ ความคิดสร้างสรรค์ และการทำงานเป็นทีมของท่านพระภิกษุณีและสามเฉรี ผลการวิจัยบ่งบอกว่าตัวแปลรวมดังกล่าวมีนัยสำคัญใน ความสัมพันธ์กับทัศนคติความพึงพอใจในบทบาทความรับผิดชอบและพฤติกรรมการเป็นสมาชิกของสำนักและหมู่ คณะของตน นอกจากนั้นผู้วิจัยได้พบว่าทัศนคติที่ดีมีผลกับการทำหน้าที่ในบทบาทของท่านเหล่านั้นด้วย

ว่าโดยสรุปในการพัฒนาพระภิกษุณีและสามเณรี ปัจจัยที่สำคัญคือการบ่มเพาะความหวัง ความมั่นใจใน ตนเอง การข้ามผ่านอุปสรรคและการมองในแง่คีของผู้บวช

Model ๒: คำจำกัดความของการพัฒนาพระภิกษุณีสงฆ์



ตัวแปลของโมเคลนี้ผู้วิจัยใช้วิธีสำรวจแบบเข้าถึงพื้นที่ของพระภิกษุณีและสามเณรีไปศึกษาวิถีความเป็นอยู่ อย่างคร่าว ๆ โดยได้กำหนดขอบเขตการวิจัยออกเป็น 9 พื้นที่ของพระภิกษุณีและสามเณรีในช่วงการวิจัยนั้นเอง โดยมี สถานที่ต่าง ๆ ดังนี้คือ

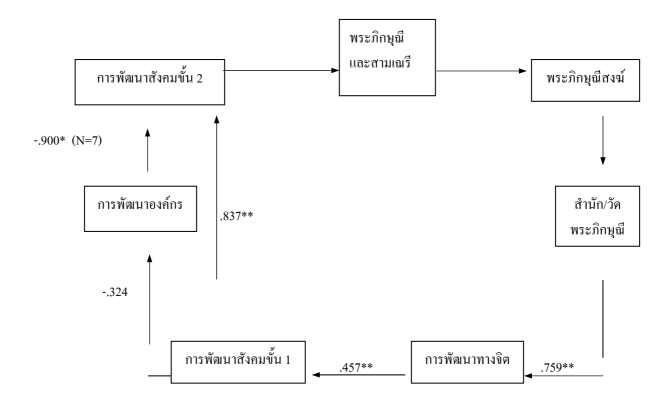
วิทยาลัยพุทธศาสนานานาชาติ จ.สงขลา
ศูนย์ปฏิบัติธรรมแห่งสตรีนานาชาติระยอง จ.ระยอง
สมาคมส่งเสริมสถานภาพสตรี กรุงเทพฯ
ศูนย์ปฏิบัติธรรมแห่งสตรีนานาชาติทุ่งสง จ.นครศรีธรรมราช
ศูนย์ปฏิบัติธรรมแห่งสตรีนานาชาติยโสธร จ.ยโสธร
นิโรธาราม 1 และนิโรธาราม 2 จ.เชียงใหม่
วัตรทรงธรรมกัลยาณี จ.นครปฐม
สวนศิริธรรม จ.สมุทรสาคร

ในที่นี้จะนำตัวอย่างคำถามในแบบสอบถามบางข้อที่เกี่ยวกับระบบการพัฒนาพระสงฆ์ด้านการดูแถ การฟัง อย่างตั้งใจและการสนับสนุนส่งเสริมต่อกันและกันดังนี้ คำถาม:

ท่านได้รับความเอื้ออำนวยด้านปัจจัยสี่เพียงพอหรือไม่และท่านมีความรู้สึกอบอุ่นในสังฆพระภิกษุณีหรือไม่ ตัวอย่างคำตอบที่ได้รับจากกลุ่มเป้าหมาย:

ข้าพเจ้ารู้สึกถึงความเป็นญาติกันกับพระภิกษุณีที่เป็นพระอาจารย์
พระภิกษุณีที่เป็นพระอาจารย์ท่านให้การเอาใจใส่ข้าพเจ้าและให้ความรักแก่ข้าพเจ้า
ข้าพเจ้าเข้าใจผู้อื่น ข้าพเจ้าได้รับคำแนะนำจากเพื่อน ๆ เมื่อข้าพเจ้าทำบางสิ่งผิด
เรามีเป้าหมายร่วมกันที่จะหลุดพ้นจากความทุกข์
มีมิตรภาพร่วมกัน นึกถึงกันด้วยเมตตากรุณา มีความเห็นใจต่อกันและกัน
ข้าพเจ้ารู้สึกได้ถึงการพัฒนาทักษะการเป็นผู้นำในตัวข้าพเจ้า
ข้าพเจ้าฉันอาหารได้และนอนหลับสบาย
พวกเรามีการจัดการและช่วยเหลือผู้อื่น

Model ๑: การพัฒนาของพระภิกษุณีและสามเฉรีที่นำไปสู่การพัฒนาสังคม



การอบรมสั่งสอนพระภิกษุณีและสามเณรีภายในสำนัก/วัดพระภิกษุณีและการพัฒนาจิตมีความสัมพันธ์อย่าง มีนัยสำคัญต่อการพัฒนาจิต ผลการวิจัยนี้แสดงให้เห็นเป็นที่แน่ชัดว่าการมีวัดหรือสำนักพระภิกษุณีนั้นมีความสำคัญ ต่อการปลูกฝังและพัฒนาจิตของพระภิกษุณีและสามเฉรี ( $\mathbf{r}=.457,\ \mathbf{p}<.05$ ) ผลลัพธ์ถัดมาแสดงการพัฒนาจิตมีค่า ความสัมพันธ์เสมือนเครือญาติกับการพัฒนาสังคมขั้น 1 สิ่งนี้ชี้ชัดว่าการพัฒนาทางจิตใจที่เกิดขึ้นจากการบรรพชา อุปสมบทพระภิกษุณีและสามเฉรีโดยได้รับการอบรมสั่งสอนจากวัดของพระผู้หญิงเอง มีผลเป็นการพัฒนาขึ้นของ สังคมในขั้นแรกโดยตรงแล้ว (กล่าวคือเป็นการส่งเสริมคนในการจัดสวัสดิการของสังคมไทยและสังคมที่เป็นอยู่ที่ดี โดยพระภิกษุณีและสามเฉรีมีโอกาสศึกษาพระธรรมวินัย และด้วยเหตุนั้นเขาทั้งหลายจะเป็นอย่างพระธรรมทูต สอน ธรรมะ เผยแพร่ธรรมและการปฏิบัติธรรมวินัย ทั้งด้านพิธีกรรมและสาสนพิธีภายในประเทศ) ผลการวิจัยต่อมามีค่า ความสัมพันธ์อย่างมีนัยสำคัญเชิงบวกระหว่างการพัฒนาสังคมขั้น 1 และการพัฒนาสังคมขั้นสอง ( $\mathbf{r}=.837**$ ) สิ่งนี้ ส่อให้เห็นว่าเมื่อพระภิกษุณีและสามเฉรีเริ่มบำเพ็ญหรือปฏิบัติอยู่ในการพัฒนาสังคมขั้น 1 คังที่กล่าวมานั้น ท่าน เหล่านั้นข่อมดำเนินต่อหรือมีความปรารถนาต่อไปข้างหน้าเพื่อทำการพัฒนาสังคมในโครงการที่ใหญ่ ๆ ขึ้นไป

ผลการสำรวจในตอนท้ายสุด ก้นพบสิ่งที่น่าสนใจยิ่งคือ ในกระบวนการที่เกิดขึ้นใหม่ต่อการก่อตั้งองค์กร สตรีผู้สละเรือนมาบวชเป็นพระนี้ มีข้อเท็จจริงว่า ยังมีวัด/สำนักพระภิกษุณีในเมืองไทยอยู่น้อยมากในปัจจุบัน(ช่วงทำ การวิจัย) และหลายสำนักมีพระผู้หญิงที่เป็นหลักและสอนธรรมะในสำนักอยู่เพียง 1-2 รูปองค์ ฉะนั้นในช่วงนี้ (2551- 2552) วัดหรือสำนักส่วนมากจึงยังมีโอกาสน้อยนักที่จะมีกระบวนการพัฒนาเป็นทีม ดังนั้นการพัฒนาสังคมขั้น 1 และ การพัฒนาทีม จึงยังไม่มีความสัมพันธ์กัน (r = -.324) เช่นเดียวกับการพัฒนาทีมและการพัฒนาสังคมขั้น 2 ซึ่งได้แก่การ สร้างโรงพยาบาล วิทยาลัยสงฆ์หรือศูนย์วิปัสสนาที่มีสาขาหลาย ๆ สาขาเป็นต้น

ดังนั้นผู้วิจัยจึงทคลองย้ายจำนวนประชากรของวัคที่มีพระภิกษุณีอยู่มากที่สุดและจำนวนประชากรสามเฉรีที่ สำนักเล็กที่สุด แล้วได้ตรวจสอบอย่างลึกในความสัมพันธ์กันระหว่างพระภิกษุณีทั้งหลายที่อยู่อาศัยในสำนักกับวัคที่มี อยู่เพียงไม่กี่แห่ง ปรากฏได้พบสิ่งที่สำคัญที่สุดในการวิจัยคือ การพัฒนาเป็นทีมมีค่าความสัมพันธ์เป็นลบกับการ พัฒนาสังคมด้วยโครงการใหญ่ ๆ (r = -.900) บนข้อมูลที่ว่า แม้คณะพระภิกษุณีสงฆ์จะยังมีจำนวนน้อยมากๆ มีโอกาสในการพัฒนาเป็นทีมน้อยเช่นกัน แต่ท่านเหล่านั้นก็มีความตั้งใจและปรารถนาที่จะทำโครงการใหญ่ ๆ เพื่อ สังคมต่อไปในอนาคตด้วย

ผลการวิจัยชิ้นนี้มีข้อสรุปว่าประเทศไทยจำเป็นต้องมีสตรีที่มาร่วมด้วยช่วยกันรับผิดชอบเต็มที่ในการเป็น ผู้นำทางจิตใจในพระพุทธศาสนาเพิ่มมากขึ้น การปรากฏของพระภิกษุณีเถรวาทเป็นสิ่งสำคัญที่น่าจับตามองสำหรับ ประเทศไทยและประเทศเพื่อนบ้านที่เป็นเมืองพุทธเถรวาท ในปี 2551 และปี 2552 มีกลุ่มพระภิกษุณีกลุ่มเล็ก ๆ ด้เริ่ม รวมตัวกันเป็นสังคมสงฆ์ สิ่งนี้นำไปสู่กระบวนการทางบวกของหมู่ภิกษุณีสงฆ์ด้านการดูแลเอาใจใส่ การฟังอย่าง ตั้งใจและการสนับสนุนส่งเสริมต่อกัน อันเป็นการส่งเสริมพลังแห่งความหวัง ความเชื่อมั่นในตนเอง ความสามารถ ข้ามผ่านอุปสรรคและการมองในแง่ดี สังคมแวดล้อมผู้บวชและความเชื่อในศาสนาทั้งในตนผู้อื่นโดยองค์รวม จากการ พัฒนาเหล่านี้คือด้านหนึ่งของการพัฒนาสังคมไทยซึ่งกำลังเริ่มดำเนินไปเพราะการมีท่านพระภิกษุณีและสามเณรีมีผล ต่อการพัฒนาของสังคม และทั้งจะส่งผลให้มีกำลังใจเต็มตั้งใจพัฒนาขึ้นไปเรื่อย ๆ ต่อไปในอนาคต

Susmita Barua

จากการที่เติบโตในบ้านเกิดชุมชนชาวพุทธซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อยในเมืองกัลกัตตา ท่ามกลางความยากจนและทุกข์เช็ญ ข้าพเจ้ารู้สึกปีติและโล่งใจในฐานะเด็กคนหนึ่งซึ่งสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงค้นพบหนทางพ้นทุกข์ จินตนาการในวัยเยาว์ของข้าพเจ้าได้เจริญไปกับพระธรรมบทที่ว่า "เราเป็นเช่นสิ่งที่เราคิด" ความคิดหล่อหลอม ประสบการณ์ความเป็นจริง ความคิดประการแรกของข้าพเจ้าผุดขึ้นด้วยคำถามที่ว่า แล้วความคิดภายในหัวเราสร้าง ความเป็นจริงภายนอกได้อย่างไร พระพุทธองค์เล่า ทรงตรัสรู้อริยสัจโดยปราสจากความอำนวยช่วยเหลือของ วิทยาสาสตร์และเทคโนโลยีหรือ ข้าพเจ้าก็ได้แต่เก็บคำถามเหล่านี้ไว้ เพราะธรรมะไม่ได้อยู่ในหลักสูตรการเรียนวัยเด็ก ของเรา เมื่อก้าวเข้าสู่มหาวิทยาลัย ข้าพเจ้ามีโอกาสเลือกเรียนวิชาเสรษฐสาสตร์อันเป็นวิทยาสาสตร์ที่หาได้ให้ความ กระจ่างทางความคิดต่อสาเหตุความแตกต่างระหว่างคนรวยและคนจนหรือระหว่างประเทศที่พัฒนาแล้วและประเทศที่ กำลังพัฒนาแต่อย่างใด

บทความนี้พยายามประยุกต์ธรรมะในการบันดาลใจให้เกิดการเปลี่ยนแปลงระบบเสรษฐกิจอย่างใช้ความคิด พิจารณาและสร้างสรรค์ โดยการควบคุมความสนใจและความตั้งใจทั้งมวล ข้าพเจ้าเลือกใช้ศัพท์ "เสรษฐสาสตร์ ธรรมะ" แทน "เสรษฐสาสตร์แนวพุทธ" ที่ชูมาร์กเคอร์ ได้นิยามเอาไว้ เพื่อให้สอดคล้องกับเสรษฐสาสตร์ที่มองภาพ การสร้างสรรค์สังคมธรรมะ อารยธรรมอันกระจ่างที่ให้คุณค่าแก่ชีวิตอันมีปัญญาพร้อมด้วยความตระหนักรู้ อย่างมี เกียรติและปราสจากความกริ่งเกรงใด พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเองก็ทรงใช้ธรรมะชี้นำทาง การพินิจไตร่ตรองธรรมะ ก็เป็นหนึ่งในปัจจัยเจ็ดประการในการตรัสรู้ ท่านติช นัท ฮาน พระสงฆ์ชาวเวียตนามได้ให้แง่คิดถึงอันตรายของอารย ธรรมและโลกจากภัยร้ายแห่งลัทธิทุนนิยมไว้ เดวิด ลอยด์ นักวิพากษ์สังคมผู้เลื่อมใสในพุทธสาสนาได้กล่าวไว้ว่า "สภาวการณ์ในโลกเราทุกวันนี้ล้วนแล้วแต่เกิดจากการผลิตและการบริโภคอันไร้สติพิจารณา เราบริโภคเพื่อลืมความ กังวลและความประหวั่นกังวล การทำให้ตนเองสงบด้วยการบริโภคอย่างเกินควรนั้นไม่ใช่วิถีทางออก" 3

ธรรมะ (สันสกฤตคือ ธัมมะ) ในภาษาบาลีมีความหมายลึกซึ้งและครอบคลุมมาก ธรรมะหมายรวมถึงกฎ สากลและธรรมชาติทั้งมวลซึ่งก่อเกิดและค้าชูชีวิตและสภาวะต่างๆ ในข้อที่สี่ของสติปัฏฐาน ๔ นั้น เราพิจารณาธรรมะ (อริยสังแห่งคำสอน) ใน ธรรม (ได้แก่วัตถุและสภาวะ) ในเศรษฐกิจวิถีธรรมนั้นความอยู่ดีมีสุขของผู้คนและโลกใบนี้ อีกทั้งชีวิตอันมีศีลธรรมและความเกื้อกูลกันอย่างมีสติมีความสำคัญเหนือกว่าความโลภ เจตนาร้ายอันเนื่องด้วยการ แก่งแย่งแข่งขันและความขลาดเขลาอันสะเพร่า อย่างน้อยการพัฒนาองค์ประกอบโดยรวมของจิตและเสรีภาพภายใน ก่อให้เกิดคุณค่าอันเสมอภาคเช่นเดียวกับโครงสร้างสถาบันอันเป็นประชาธิปไตยภายนอก การกำหนดวัดคุณค่า รูปแบบใหม่เช่น จีดีพี หรือ ความสุขมวลรวมประชาชาติ GDPดัชนีชี้วัดริเริ่มโดยสมเด็จพระราชาแห่งราชอาณาจักร ภูฏาน ในปี ค.ศ. 1972 HPI หรือ ดัชนีโลกมีสุข ได้รับการส่งเสริมโดยมูลนิธิเศรษฐกิจวิถีใหม่ New Economic Foundation หรือ ดัชนีสันติภาพโลก GPI ก็เป็นดัชนีชี้วัดอันดีในแง่ของเศรษฐสาสตร์วิถีพุทธแทนที่การชี้วัดแบบเก่า ได้แก่ จีเอ็นพี ดัชนีผลิตภัณฑ์มวลรวมประชาชาติ ส่วนด้านที่ถูกละเลยกลายเป็นชายขอบของระบบเศรษฐกิจได้แก่ หมู่บ้าน เศรษฐกิจนอกระบบ หน้าที่ของแม่ในการเลี้ยงคูลูกโดยไม่ได้รับค่าตอบแทน ผู้ให้การช่วยเหลือดูแลผู้อื่น การ สงวนพื้นที่สาธารณะ และสิ่งนอกเหนืออื่นต่อสิ่งแวดล้อมล้วนแล้วแต่ต้องบูรณาการเข้ากับเศรษฐศาสตร์วิถีธรรม ทั้งสิ้น

เควิค ลอยได้ชี้ให้เห็นว่า รากฐานสามประการของความเป็นอัตตา หรือ ทุกข์ ได้แก่ ความโลภ เจตนาร้าย และ โมหะ ความเห็นผิด เกิดจากความรู้สึกขาดหรือพร่องในสิ่งที่สังคมประกอบสร้างและให้คุณค่า แสดงออกหลายรูปแบบ ซึ่งเควิค ลอยเรียกว่า อัตตา นอกจากนี้ ทฤษฎีสังคมในพระพุทธสาสนามีความเข้มแข็งในการวินิจฉัย (อริยสัจสองประการแรก) มากกว่าทางออกในการแก้ปัญหา (อริยสัจสองประการหลัง) 1 บทความนี้เกิดจากความพยายามของ ผู้เขียนในการศึกษาวินิจฉัยการล่มสลายของระบบความคิดที่มนุษย์สร้างขึ้นที่เรียกว่า ระบบทุนนิยม นอกจากนี้ยัง อภิปรายว่าระบบดังกล่าวมีส่วนสร้างความคิดมนุษย์และสถาบันในสังคม และค้นหาว่าเราใช้ธรรมะมาแก้ไขสภาวะ ดังกล่าวนี้ได้อย่างไร การวินิจฉัยสาเหตุและสภาวะอาจจะช่วยให้เราพบวิถีทางอันเกิดผล หรือ อุปายะเพื่อบรรเทาทุกข์ ในสังคมทุกวันนี้ให้น้อยลง มรรคมีองค์แปดมิได้เป็นเพียงแนวปฏิบัติสำหรับภิกษุสงฆ์และอุบาสิกาเท่านั้น หากยังมุ่ง หมายเพื่อให้สังคมและอารยธรรมโดยรวมได้ดื่นจากความไม่รู้และเห็นความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงให้พิจารณามรรคอันเป็นเบื้องต้นแห่งมรรคทั้งปวง คือ ปุพพังคมา ซึ่งให้แนวทาง และสัมฤทธิผลแก่มรรคทั้งเจ็ด

ภิกษุทั้งหลาย รุ่งอรุณคือผู้นำทางแรกแห่งแสงอาทิตย์ฉันใด สัมมาทิฏฐิคือผู้นำทางแรกแห่งสภาวะอัน บริบูรณ์ฉันนั้น ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะก็จะบังเกิด เมื่อมีสัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจาก็ บังเกิด ดังนั้น สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติและสัมมาสมาธิก็จักบังเกิด เมื่อ สัมมาสมาธิบังเกิด ปัญญาก็บังเกิด เมื่อปัญญาบังเกิด ความหลุดพื้นก็บังเกิดด้วยประการฉะนั้น 5

สัมมาทิฏฐินั้นมีอยู่สองจำพวก คือ สัมมาทิฏฐิอันเป็นแนวคิดและสัมมาทิฏฐิอันเป็นการทดลองปฏิบัติ สัมมาทิฏฐิอัน เป็นแนวคิดนั้นเกิดจากความเข้าใจอันถ่องแท้ในพระธรรม มีฐานจากการพิจารณาความหมายของคำสอนของพระ สัมมาสัมพุทธเจ้า ดังที่ พระภิกขุบดี Bhikkhu Bodhi กล่าวไว้ว่า สัมมาทิฏฐินี้ถ่ายทอดปัญญาจากประสบการณ์ปัจจุบัน ของบุคคล นอกจากนี้สัมมาทิฏฐิดังกล่าวยังก่อให้เกิดความเข้าในทางสายกลางอันสมคุลและละทิ้งซึ่งความเห็นอัน สุดโต่งและการยึดติดมิจฉาทิฏฐิ "แล้วสัมมาทิฏฐิคืออะไร ความรู้อันเนื่องด้วยทุกข์ ความรู้อันเนื่องด้วยสาเหตุแห่งการ เกิดทุกข์ ความรู้อันเนื่องด้วยการดับทุกข์ ความรู้อันเนื่องด้วยข้อปฏิบัติอันนำไปสู่หนทางแห่งการดับทุกข์ ความรู้ดัง กล่าวคือ สัมมาทิฏฐิ"

ในสมัยพุทธกาล สังคมเสื่อมทรามภายใต้อำนาจครอบงำของศาสนาพราหมณ์ ความอยุติธรรมในสังคม พิธีกรรมปฏิบัติอันเคร่งครัด การทำพลีกรรม และการแบ่งแยกชนชั้นวรรณะ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงสละราชสมบัติ เพื่อเลี่ยงการรุกรานดินแดนอื่นอันเป็นวิถีปฏิบัติของวรรณะกษัตริย์ซึ่งพระองค์ประสูติ พระองค์ทรงละทิ้งพระราชวัง อันสะดวกสบาย พระชายาและพระโอรสน้อยอันเป็นที่รักเพื่อการตรัสรู้ ทางอันดำเนินโดยเหล่าพราหมณ์ พระองค์ทรง ตั้งพระสงฆ์ขึ้นเพื่อเปิดโอกาสให้คนทุกชั้นวรรณะได้เข้ามาศึกษาพุทธศาสนาแล้วทรงเรียกผู้เลื่อมใสเหล่านี้ว่า ปฏิโสธ กามา และ ปทัสโสธกามินี แปลว่า ผู้ต้านกระแส<sup>7</sup> ลัทธิทุนนิยมตลาดเสรีกลายเป็นเทววิทยาใหม่และเศรษฐศาสตร์กี กลายมาเป็นสาสนาใหม่ในตลาดเสรี ดังนั้นเมื่อใดที่มีการเสื่อมสลายดังเช่น ระบบเศรษฐกิจของเราเป็นต้น ถึงเวลาแล้ว ที่เราจะหันมาเรียนรู้สาเหตุและสภาวะ รวบรวมปัญญาของบุคคลและกรรมปฏิบัติ อีกทั้งการพึ่งพาอาศัยกันในสังคม แห่งการเรียนรู้ การด้านกระแสหมายถึงการด้านความเสื่อมลอยและวัฒนธรรมอัตตาถือตนเองเป็นที่ตั้ง โดยการ ปลดปล่อยจิตของเราจากเครื่องตรวนความเห็นผิดทั้งหลาย

กรรมเป็นปัจจัยปฐมเหตุอันนำไปสู่ความสุขในชีวิตคนเราทั้งชาตินี้และชาติหน้า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรง ตระหนักว่าบทบาทของจิตเรามีหน้าที่กำหนดศีลธรรมของกรรมคือการกระทำ พระองค์ได้ทรงวิเคราะห์กระบวนการ เกิดกรรมแล้วทรงพบว่ากรรมมิได้อาศัยการกระทำทางกายเท่านั้น หากอาศัยลักษณะของจิตใจอันได้แก่ การรับรู้ การมี ส่วนร่วมและเจตนา ในบรรดาลักษณะของจิตใจทั้งสามประการนั้น เจตนาเป็นหัวใจสำคัญของกรรมเพราะเจตนาเป็น ตัวตัดสินใจการกระทำ ในขณะที่การรับรู้และการมีส่วนร่วมคอยชี้ทาง ดังนั้นเมื่อใดที่มีการเสื่อมสลายดังเช่น ระบบ เศรษฐกิจของเราเป็นต้น ถึงเวลาแล้วที่เราจะหันมาเรียนรู้สาเหตุและสภาวะ รวบรวมความเข้าใจอันถ่องแท้ต่อกรรม ปฏิบัติที่เราสร้างขึ้นร่วมกันเป็นในสังคม

ระบบทุนนิยมเป็นระบบเสรษฐกิจที่มีวัตถุดิบในการผลิตครอบครองและสร้างให้เกิดผลกำไรส่วนบุคคล ประกอบด้วยต้นทุนห้าประการ ได้แก่ ต้นทุนทางธรรมชาติ แรงงาน โครงสร้างพื้นฐาน ต้นทุนทางสังคมและเงินทุน ระบบเงินทุนได้เข้ามามีบทบาทเหนือกว่าทุนใดๆ สร้างความเป็นสากลและแข่งขันกับทุนรูปแบบอื่นๆ ข้อเสียสอง ประการที่คาบเกี่ยวกันอยู่และเป็นเหตุผลต่อกันของระบบทุนนิยมสมัยใหม่มีรากฐานจาก "ระบบการธนาคารสำรอง บางส่วน" และ "การให้กู้ยืมเงินโดยคิดคอกเบี้ยสูง" หรือเรียกว่า ต้นทุนเงินทุนและ ค่าเงินแปรผันตามเวลา ความ เกี่ยวข้องในระบบดังกล่าวประกอบขึ้นในช่วงสามร้อยปีที่ผ่านมา ในขณะที่รัฐประชาธิปไตยกำลังพัฒนาขึ้นและการ ปฏิวัติอุตสาหกรรมกำลังดำเนินอย่างเต็มที่ในคริสตวรรษที่ 18 และ 19 ความไม่เชื่อใจในศาสนจักร ระบบกษัตริย์ รัฐบาลและการสงครามทำให้คนเกิดความแตกแยกอย่างถึงราก คนทั่วไป รัฐบาลและกษัตริย์ไม่เข้าใจธรรมชาติของ "เงินที่มีมูลค่าไม่เต็ม" (เงินตราทางกฎหมาย) อย่างถ่องแท้และกว้างขวาง มีเพียงเศรษฐีเงินกู้และพ่อค้าธนาคารที่มี เส้นสายกับราชสำนักยุโรปไม่กี่รายเท่านั้นที่มีบทบาททางการเงินก่อนหน้าช่วงเวลาดังกล่าว

ราวคริสตวรรษที่ 16 บริษัทอีสต์อินเดียคอมปานี เป็นบริษัทแรกๆที่ได้รับอนุญาตจากกษัตริย์หรือจากรัฐใน การเดินเรือสำรวจ ผูกขาดการค้าและการล่าอาณานิคมอย่างทารุณ ในช่วงคริสตวรรษที่ 17 ธนาคารแห่งอังกฤษ(ซึ่ง เรียกว่า เป็นมารคาแห่งธนาคารกลางทั้งมวล รวมถึงในอาณานิคมอเมริกาด้วย) ได้กล่าวไว้ตอนเปิดให้จองหุ้นช่วงแรก ว่า "ธนาคารอังกฤษเก็บเกี่ยวผลกำไรจากเงินที่ธนาคารไม่ได้ลงทุนใดเลย" อำนาจในการควบคุมเงินตราในชาติถูกถ่าย โอนจากรัฐและถูกทำให้เป็นของเอกชนโดยผ่านระบบที่เรียนว่า "การธนาคารสำรองบางส่วน" ซึ่งก่อให้เกิดความเชื่อ ลวงที่ว่าทองเป็นตัวกำหนดและรักษาค่าของเงินตรา

ระบบการนับจำนวน (ใช้กับการนับเงิน) ของอังกฤษอาสัย ไม้แท่งขนาดเล็กแสดงจำนวนเงินจำนวนมากมา เป็นเวลากว่าห้าร้อยปี(ในช่วงคริสตศักราช 1100-1650) ก่อนที่จะมีการใช้ธนบัตร เหล่ารัฐอาณานิคมอเมริกาในยุค แรกๆ ได้ทดลองใช้เงินสาธารณะแบบไร้หนี้ซึ่งประกาศใช้โดยรัฐท้องถิ่น ด้วยเหตุดังกล่าวทำให้ธนาคารกลางแห่ง อังกฤษเกิดความตระหนกในความสงบสุขและความรุ่งเรื่องแห่งอาณานิคมเหล่านี้ เบนจามิน แฟรงคลินได้บันทึกไว้ว่า "ในรัฐอาณานิคมเหล่านี้ หาได้มีผู้คนตกงานแม้แต่คนเดียว หรือแม้แต่คนขอทาน คนร่อนเร่พเนจรก็หามีไม่" แฟรงคลินกล่าวว่า "จะเห็นได้ว่า รัฐบาลอันชอบธรรมจะใช้จ่ายเงินและให้กู้ขึ้มเงินหมุนเวียนในระบบ(ปราสจากหนี้)กี่ ข่อมได้ ในขณะที่ธนาคารต่างๆทำได้เพียงแต่ให้ขึ้มเงิน (โดยมีหนี้และดอกเบี้ยแพง) ธนาคารเหล่านี้จะให้หรือใช้จ่ายก็ ขาก ทำได้เพียงแต่ให้เงินขึ้มจำนวนเล็กน้อยเท่านั้น" " ผู้ให้กู้ขืมเงินรายใหญ่ของอังกฤษเช่น รอธชายด์ ซึ่งมีฐานที่ ประเทศเขอรมนี ได้สนับสนุนค่าใช้จ่ายให้ฝ่ายตรงข้ามในสงครามประกาศอิสรภาพของอเมริกา สงครามในปี ค.ศ. 1812 และทั้งฝ่ายเหนือและฝ่ายใต้ในสงครามกลางเมืองอเมริกา ประธานาธิบดีลินคอล์นพยาขามที่จะสะกัดกั้นแผนของ ธนาคารที่จะแยกสหรัฐอเมริกาคือรัฐฝ่ายเหนือโดยการประกาศใช้ธนบัตรแบบไร้หนี้ให้แก่เหล่าทหารในสงคราม° ฮิต เลอร์นำเอาแนวทางดังกล่าวมาใช้ในการขกระดับสภาวะเสรษฐกิจตกต่ำของเขอรมนีให้ดีขึ้นเป็นมหาอำนาจของโลก ภายในห้าปี เขอรมนีให้งบประมาณรัฐบาลและการสงครามทั้งหมดตั้งแต่ปี ค.ศ. 1935 ถึงปี 1945 โดยไม่ต้องใช้ทองคำ และไม่มีหนี้ การที่จะทำลาขอำนาจของเขอรมนีใด้และนำยุโรปกลับสู่สันดิได้นั้นต้องอาศัยโลกทุนนิยมและสังคมนิยม ทั้งหมดกายใต้การนำของเหล่านักธนาคารทั้งหลาย 10

ระบบธนาคารกลางของสหรัฐอเมริกาได้รับการก่อตั้งขึ้นหลังจากภาวะการเงินระส่ำระสาขของธนาคารในปี
ค.ศ. 1970 ตามมาด้วยหุ้นในตลาดหลักทรัพย์นิวขอร์คที่ร่วงลงถึงร้อยละห้าสิบ การประชุมที่เบรตตัน วูคส์ ในปี ค.ศ. 1944 โดยมีประเทศอุตสาหกรรมหลักเข้าร่วมประชุมกว่า สี่สิบประเทศนำไปสู่การกำหนดข้อตกลงนโยบายทาง การเงิน การก่อตั้งกองทุนการเงินระหว่างประเทศ IMF และธนาคารโลกขึ้น ทั้งนี้ได้มีการกำหนดให้เงินคอลลาร์สหรัฐ เป็นสกุลเงินสำรองของโลกอีกด้วย ในปี ค.ศ. 1971 รัฐบาลสหรัฐอเมริกายกเลิกการแปลงเงินคอลลาร์เป็นทองคำ ชั่วกราว เหตุการณ์ดังกล่าวทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในตลาดแลกเปลี่ยนเงินตราต่างประเทศอย่างรวดเร็ว อีกทั้งทำให้ เกิดการเปลี่ยนจากระบบอัตราแลกเปลี่ยนแบบตายตัวเป็นแบบลอยตัว ก่อให้เกิดภาวะที่สกุลเงินภายในประเทศของ หลายประเทศมีความอ่อนแอขากที่จะคาดเดา ประเทศพัฒนาแล้วหลายประเทศได้ควบคุมกองทุนการเงินระหว่าง ประเทศและธนาคารโลกก็ได้ให้กู้เงินเพื่อบรรเทาเศรษฐกิจหลังจากราคาน้ำมันพุ่งสูงถึงสี่เท่าในปี ค.ศ.1974 หลังจากที่โอเปกหรือองค์กรประเทศผู้ส่งออกน้ำมันตกลงกับสหรัฐอเมริกาที่จะขายน้ำมันโดยใช้สกุลเงินคอลลาร์สหรัฐ ดังนั้น น้ำมันจึงมาแทนที่ทองคำด้วยการหนุนหลังเงินดอลลาร์สหรัฐ

เบอร์นาร์ด ถีเทอร์ นักเศรษฐศาสตร์ เจ้าหน้าที่ชนาคารกลางและผู้สนับสนุนเงินตราเสริมกล่าวว่า "ค่าเงินถูก กำหนด โดยบ่อนการพนัน โลกซึ่งมีสัดส่วนอย่างไม่เคยเกิดขึ้นมาก่อนคือ มีการซื้อขายเงินกว่า 1.3 ถ้านล้านเหรียญ ดอลลาร์สหรัฐต่อวันในตลาดแลกเปลี่ยนต่างประเทศซึ่งมีปริมาณการซื้อขายถึง หนึ่งร้อยเท่าของการซื้อขายในตลาด หุ้นทั่วโลก ราวร้อยละ 96 ของธุรกรรมการเงินเหล่านี้เป็นเพียงตัวเลขล้วนๆ ไม่ได้เกี่ยวข้องกับสภาวะเศรษฐกิจจริงๆ กับสินค้าและบริการ สถานการณ์การเงินที่สั่นคลอนอย่างยิ่งนี้ก่อให้เกิดวิกฤตการแลกเปลี่ยนเงินตราต่างประเทศซึ่งมี ผลกระทบต่อประเทศต่างๆไม่น้อยกว่า 87 ประเทศในระยะ 25 ปีที่ผ่านมา เช่น ในประเทศเม็กซิโก เอเชียตะวันออก เฉียงใต้ รัสเซียและอาร์เจนตินา<sup>11</sup> ปัจจุบันมีสกุลเงินตราเสริมกว่า สี่พันสกุลเงินทั่วโลกซึ่งกำลังเดิบโตขึ้น สกุลเงินที่ เก่าแก่และใช้มาอย่างต่อเนื่องได้แก่ WIR ของสวิตเซอร์แลนด์ (1934) และชนาคารแรงงานของญี่ปุ่น

เงินกำเนิดมาจากนวัตกรรมทางสังคมและชุมชนซึ่งอาจเกิดจากผู้หญิงเพื่อแก้ปัญหาข้อจำกัดของการ
แลกเปลี่ยนสินค้าหรือเจรจาต่อรองในขณะที่การค้าเดิบโตไปพร้อมๆกับการพัฒนาเกษตรกรรม การตั้งชุมชนเมืองและ
ตลาดชื้อขายกลางต่างๆ แต่เดิมที ไม่ได้ใช้เงิน(สินเชื่อ)ในการชำระหนี้ หรือ หลักฐานหนี้ IOU เงินสดหรือเหรียญ
กษาปน์ไม่ได้ทำหน้าที่เป็นธนบัตรอันเป็นสัญญา(หลักฐานหนี้) หากแต่ใช้วัตถุที่เชื่อถือยอมรับในสังคม ใบเสร็จที่แลก
เงินได้ หรือบัตรขอบกุณหรือสมมนาคุณ (ITU) ซึ่งสมาชิกในสังคมดังกล่าวสามารถแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการได้
อย่างเสรี มีการใช้เบี้ยหอยและสกุลเงินหลายร้อยปีในแอฟริกา จีนและอินเดียเพราะสื่อความหมายถึง ความเป็นสตรี
กวามอุดมสมบูรณ์ การเกิดและความมั่งกั่ง ชาวพื้นเมืองอินเดียนแดงในอเมริกาเหนือใช้ลูกปัดหอยแทนเงินตรา
แลกเปลี่ยน แนวคิดระบบเสรษฐกิจวัตถุแทนกำเนิดมาจากแม่และผู้สูงอายุ จากการขยายตัวของเมืองอย่างรวดเร็วและ
เสรษฐกิจอุตสาหกรรมชุมชนทำให้ความรู้ที่ว่า "เงินตราแลกเปลี่ยนอย่างง่าย"ถูกลบเลือนไปพร้อมๆกับความสูญสิ้น
วัฒนธรรมพื้นเมืองคั้งเดิม เงินตราแบบตามสั่งสมัยใหม่วิวัฒนาการมาจาก "ใบเสร็จทองคำ"ที่เก็บไว้กับช่างทองและ
นาขธนาการยุกแรกๆ ทองกำมีน้ำหนักมาก อีกทั้งไม่ปลอดภัยและถือไปมาซื้อขายไม่สะดวก ผู้คนใช้ใบเสร็จทองกำซ้ำ
ในฐานะเงินเพราะมีไม่ถี่คนที่นำใบเสร็จดังกล่าวกลับมาแลกทองคำคืน จากนั้นไม่นานช่างทองก็เริ่มออกใบเสร็จ
สินเชื่อมากกว่าที่ตนสำรองไว้ และนั้นก็เป็นจุดเริ่มด้นของ การธนาดารสำรองบางส่วน

การให้กู้เงินดอกเบี้ยสูงเป็นการสร้างผลกำไร โดยอาศัยดอกเบี้ยที่แพงมากซึ่งไม่ต้องลงแรง การเงิน การ ธนาคารสมัยใหม่และการปล่อยกู้ดอกเบี้ยสูงนั้นน่าจะมีที่มาจากสุเมเรียนโบราณ (เมโสโปเตเมีย) ดังที่มีหลักฐาน ปรากฏในนครอุรุค<sup>12</sup> ในทางประวัติศาสตร์ การปล่อยเงินกู้ดอกเบี้ยสูงนี้เป็นต้นเหตุของการฉ้อราษฎ์บังหลวง การใช้ แรงงานทาสและความไม่มั่นคงทางเศรษฐกิจ โรคร้ายทางความคิดอันมีมาแต่โบราณนี้ได้ถูกสร้างกำหนดบรรทัดฐาน ผ่านระบบธนาคารสำรองบางส่วนแบบใหม่ ทำให้ชีวิตของคนเราและโลกใบนี้ไม่ยั่งยืนถาวร ประมวลกฎหมายฮามูรา บีแห่งบาบิโลเนีย (1760 ปีก่อนคริสตกาล) ได้กล่าวถึงการใช้แรงงานทาสและพระคัมภีร์ ใบเบิลอ้างถึงการปล่อยเงินกู้ ดังกล่าวว่าไม่ต่างจากสถาบันสำคัญในสังคมที่มีการจัดตั้งขึ้น บรรดานักปราชญ์ทั้งหลายได้แก่ เปลโต อริสโตเติล เคโต เซเนกา พลูทาร์ค โซโลมอน เอควินัส โมฮัมหมัด โมเสส ฟิโล และสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าล้วนแล้วแต่ประฉาม การปล่อยเงินกู้ดอกเบี้ยสูงด้วยอำนาจที่หลอกลวงประชาชน ทำให้สังคมฉ้อฉล และก่อให้เกิดระบบทาสที่ซ่อนเร้น ใน พระสูตร Mahacattarisaka Sutta ได้บรรยายถึงวิธีการหาเงินโดยมิชอบไว้ได้แก่ การหลวกลวง การคดโกง การทำนาย พยากรณ์ การด้มตุ้น และการปล่อยเงินกู้ อันเป็นมิจฉาอาชีวะทั้งสิ้น <sup>13</sup> อำนาจในการประกาศใช้เงินตรา กักตุนหรือ ควบคุมเงินล้วนแล้วแต่เป็นหัวใจสำคัญของเหล่ามหาจักรพรรดิ ชัยชนะ การรณยุทธ สงครามศาสนาต่างๆ ในสมัย ปัจจุบันสงครามเงินตราเกิดขึ้นผ่านช่องทางคอมพิวเตอร์ในเวลาอันรวดเร็ว

เมื่อมีความเข้าใจเรื่อระบบเงินตราที่ถูกต้อง ก็สามารถนำแนวคิดเรื่องระบบประกันรายได้ขั้นพื้นฐาน (BIG)มาใช้เป็นเครื่องมือที่มีอำนาจหยุดยั้งความยากจนและความไม่เสมอภาคที่เกิดขึ้น ระบบดังกล่าวเป็นประกันสังคม หรือการจ่ายสินเชื่อสังคมให้แก่พลเมืองทุกคนโดยรัฐ ซึ่งมีศักยภาพตอบเป้าหมายการพัฒนายุคสหัสวรรษขององค์การ สหประชาชาติได้ แนวคิดเศรษฐกิจของมหาตมา คานธีว่าด้วยเศรษฐกิจพอเพียงพึ่งตนเอง ชีวิตอันเรียบง่าย การส่งเสริม รื้อฟื้นเศรษฐกิจหมู่บ้าน เช่น ที่ดินในอินเดีย และแรงงานในขบวนการเคลื่อนใหวสรรโวทัย (Sarvodaya) นำโดยอริย รัตนะ (Ariyaratne) ในประเทศศรีลังกา ขบวนการดังกล่าวเป็นตัวอย่างการเคลื่อนใหวที่มีธรรมะเป็นฐานเพื่อคนยากจน ที่ใหญ่ที่สุดในโลก

นามิเบียเป็นประเทศที่มีประชากรถึงสองถ้านคน มีทรัพยากรแร่ธาตุและทรัพยากรทางทะเลอย่างอุดม สมบูรณ์ ได้เคยรับเอาระบบเศรษฐกิจอันมีการตลาดเป็นฐานหลังจากได้รับอิสรภาพจากการยกเลิกการเหยียดเชื้อชาติ ในแอฟริกาใต้ในปี ค.ศ.1990 แม้ว่าการเมืองจะมีเสถียรภาพแต่นามิเบียก็ไม่สามารถตัดวงจรภาวะการไร้งานทำของคน จำนวนมาก ความไม่เท่าเทียมกันและความยากจนลงได้ หลังจากที่เกิดการต่อด้านทางการเมืองทั้งภายในและภายนอก ประเทศหลายปี โดยเฉพาะจากกองทุนการเงินระหว่างประเทศ IMF ในเดือนมกราคม ค.ศ. 2008 ได้มีการจัดโครงการ นำร่องในพื้นที่ชุมชนที่มีชื่อว่า ออตจิเวโร่ Otjivero ซึ่งประชาชนอายุต่ำกว่าหกสิบปีได้รับเบี้ยรายได้ขึ้นพื้นฐานเดือน ละ 12 คอลลาร์สหรัฐต่อคนโดยไม่มีข้อผูกมัด ภายในระยะเวลาหกเดือน อัตราการขาดแคลนสารอาหารและโภชนาการ ของเด็กและโรงเรียนลดต่ำลงกว่าร้อยละห้าสิบ หลังจากนั้น 16 เดือนประชากรส่วนใหญ่ก็สามารถเพิ่มปริมาณการผลิต และรายได้อย่างรวดเร็ว รายได้เฉลี่ยต่อครัวเรือนจากค่าแรงเพิ่มขึ้นร้อยละ 19 แบ่งเป็น ร้อยละ 36 จากการเกษตร และ ร้อยละ 301 จากการจ้างงานหรือธุรกิจตนเอง

ในสมัยพุทธกาลมีระบบการปกครองสองแบบคือ ระบบกษัตริย์และรัฐขนาดเล็ก พระสัมมาสัมพุทธเจ้ามิได้ โปรคระบบใคระบบหนึ่งมากกว่ากัน หากแต่ทรงแนะนำให้รัฐปกครองโดยใช้กฎศีลธรรมอันได้แก่ ธรรมะ พระองค์ ทรงประทานข้อปฏิบัติสิบประการหรือทศพิธราชธรรมแก่พระจักรพรรดิ เหนือสิ่งอื่นใด พระจักรพรรคิจักต้องไม่ยึด ติดกับทรัพย์สินศฤงคารทั้งปวง แต่ต้องแจกจ่ายเพื่อความสุขสวัสดิ์แก่ประชาชน ผู้ปกครองรัฐต้องพร้อมที่จะเสียสละ ชื่อเสียงหรือแม้แต่ชีวิตตนเพื่อประโยชน์แห่งประชาชน ส่งเสริมสันติสุข ไม่ลวงหลอกหรือเป็นปรปักษ์ต่อประชาชน ไม่ขัดขวางความต้องการของประชาชน <sup>14</sup> ในการนี้ ท่านทั้งหลายลองพิจารณาว่าที่กล่าวมานั้นเกี่ยวข้องกับความคิด เรื่องความมั่งคั่งและทรัพย์สมบัติส่วนตนอย่างไร ตลอดจนการปฏิบัติของผู้นำ เจ้าใหญ่นายโต และผู้บริหารระดับสูง ที่ เราเลือกไปเป็นตัวแทน

จากบทความนี้ จะเห็น ได้ว่าข้าพเจ้า ได้แสดงภาพรวมพัฒนาการของระบบทุนนิยมเงินตราซึ่งมามีอำนาจ เหนือกว่าความมั่งกั่งทางธรรมชาติอันแท้จริง เศรษฐกิจที่แท้จริงของคนเรา ครัวเรือนและ โลกใบนี้ ท่านติช นัท ฮันน์ ได้กล่าวไว้เพื่อเตือนใจเมื่อไม่นานนี้ว่า "ระบบทุนนิยมเป็นเชื้อโรก หากปราสจากการตื่นตัวรู้เท่าทันแล้ว ก็จะนำมาซึ่ง หายนะ หากเราไม่เข้าใจข้อเสียของการปล่อยเงินกู้ดอกเบี้ยสูง ระบบธนาคารสำรองบางส่วน ระบบเงินตราโดยมีหนึ้ เป็นฐาน เนื้องอกของการคาดคะเน และธรรมชาติที่แท้จริงของเงินตราอย่างถี่ถ้วนแล้ว เราก็จะพลาดโอกาสในการ แสดงความคิดการสนทนาเกี่ยวกับรูปแบบเสรษฐกิจสมัยใหม่และการเปลี่ยนแปลงระบบ" "ความขลาดเขลาเป็นบ่อ เกิดของการสร้างปลอมแปลงขึ้น ไม่ว่าตถาคตจะกำเนิดขึ้นมาหรือไม่ คุณลักษณะดังกล่าวย่อมมีอยู่ ความปกติของ ธรรมะ ความเป็นระบบระเบียบของธรรมะ สภาวะนี้/นั้นแล" ความเขลาเป็นปรากฏการณ์ร่วมอันอาศัยต่อกัน 15

ความยั่งยืนเป็นเป้าหมายและความรับผิดชอบของสังคมที่คงไม่สามารถฝากไว้กับบริษัท รัฐบาลหรือองค์การ สหประชาชาติได้ ท่านคะไลลามะ ได้กล่าวถึงความรับผิดชอบสากลเพื่อความเป็นอยู่ที่ดีของมวลมนุษยชาติและโลก ของเรา เราไม่สามารถปัดความรับผิดชอบให้แก่ธนาคารระหว่างประเทศ บริษัทและสถาบันสากลใดๆ ความยั่งยืนใน ระยะยาวของสิ่งแวดล้อม ชีวิตมนุษย์และสักยภาพในการพัฒนาเทียบไม่ได้กับเป้าหมายการเงินระยะสั้นและระบบ เงินตราที่หลงยึดติดในปัจจุบัน วิถีแห่งพันธะทางสังคมพุทธมีสักยภาพที่จะหลอมรวมผู้ปฏิบัติทั้งหลายเป็นสังคม เดียวกันภายใต้ธรรมะและพระสงฆ์ กรอบการศึกษาและปฏิบัติของเสรษฐกิจเชิงธรรมะอาจรวมเอาอริยสังสี่ ไตร ลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท และแนวคิดเรื่องกฎแห่งกรรม พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า "ด้วยความไม่รู้ ความไม่เข้าใจ ความไม่รู้แจ้งแทงตลอด ปฏิจจสมุปบาทนี้ซึ่งคนรุ่นหลังติดบ่วงเสมือนม้วนเส้นด้าย...ไม่สามารถก้าวข้ามความเสื่อม ความโทมนัส ความทุกข์และการเกิดอันไม่สิ้นสุด" "การที่จะทดลองเปลี่ยนสภาพเงื่อนไขความตั้งใจนี้ให้เบ่งบาน พร้อมกับปัญญาทำได้โดยการประชุมระดมความกิดซึ่งเราจะกำหนดและรักษาความตั้งใจในประเด็นที่ได้ยกไปแล้วใน บทความนี้ การที่เราไม่ยึดติดกับมุมมองใดมุมมองหนึ่งหรือผลที่เกิดอย่างใดอย่างหนึ่งทำให้เราสามารถควบคุมการ เสาะแสวงหาที่ตั้งใจไว้ ดำเนินความพยายามเพื่อเข้าถึงการตระหนักรู้ปัญญาแห่งการแก้ปัญหาอย่างล็กซึ้งจากภายใน

#### เชิงอรรถ

<sup>1</sup> E. F. Schumacher, Small Is Beautiful: Economics As If People Mattered (1973), p. 52

<sup>2</sup> Bhojjhanga, Sutta Nipata 46.1.

<sup>3 &</sup>quot;Thich Nhat Hahn," interview by Joe Confino, The Guardian, Aug. 26, 2010.

<sup>4</sup> David R. Loy, The Great Awakening: A Buddhist Social Theory (Boston: Wisdom Publications, 2003).

<sup>5</sup> Anguttara Nikaya 10:121.

<sup>6</sup> Digha Nikaya 22.

<sup>7</sup> Richard Reoch, "Going Against The Stream, Personal And Social Radicalism Of Buddha," *Daily News*, Sri Lanka, Dec. 8, 2009.

<sup>8</sup> Ellen H. Brown, Web of Debt: The Shocking Truth About Our Money System And How We Can Break Free (Third Millennium Press, 2007), pg 41.

<sup>9</sup> Ibid.

<sup>10</sup> Emry Sheldon, "Billions for The Bankers, Debt For The People," Lord's Convenent Church, America's Promise Broadcast, 1982.

<sup>11</sup> Bernard Lietaer, Future of Money: Beyond Scarcity and Greed (London: Random House, 2001).

<sup>12</sup> Glynn Davies, A History Of Money From Ancient Times To Present Day (Cardiff: University of Wales Press,

2002).

13 Madhyama Nikaya 117.

14 Walpola Rahula, What the Buddha Taught, 1959.

15 Paccaya Sutta, SN 12.20.

16 K.S. II, p. 64.

Diana Cousens

ในปี ค.ศ. 2006 หลังจากองค์ทะ ไลลามะ ได้ประกอบพิธีกาลจักรที่วัดอัมราวดี ข้าพเจ้ากับชาวทิเบตหลายคนได้เข้าร่วม การแสวงบุญเพื่อสักการะปูชนียสถานในอินเดีย ณ ถ้ำที่มีชื่อเสียงสำหรับชาวพุทธที่อจันต้ำกับเอลโลร่า ข้าพเจ้ารู้สึก แปลกใจเมื่อได้เห็นบริการเสลี่ยงที่อจันตาซึ่งหมายความว่าผู้สูงวัยที่มาเยี่ยมชมซึ่งมีปัญหาในการเดินก็สามารถที่จะนั่ง เสลี่ยงที่หามโดยชาวอินเดียสี่คนเพื่อชมวัดได้ นับเป็นวิธีแก้ปัญหาการมาเยือนวัดของบุคคลทุพพลภาพทางกายที่ฉลาด มาก ถ้ำเหล่านี้อยู่บนที่สูงและด้องขึ้นบันไดหลายขั้น ซึ่งการใช้เสลี่ยงช่วยทำให้ทุกคนสามารถขึ้นไปได้

อย่างไรก็ตาม ในสถานที่ที่มีผู้เยี่ยมชมน้อย อย่างเช่นที่ถ้ำเอลโลร่าซึ่งไม่ไกลจากอจันตา ก็จะไม่มีคนหาม เสลี่ยงไว้คอยให้บริการ สำหรับในสถานการณ์เช่นนี้ คนทุพพลภาพทางกายก็อาจจะไม่สามารถเข้าถึงตัววัดได้ ข้าพเจ้าคิดว่า หากชาวพุทธต้องการให้ธรรมะเข้าถึงคนให้มากที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ สิ่งจำเป็นอย่างหนึ่งคือ ทางวัด ต้องหาทางช่วยให้คนที่ไม่สามารถเดินด้วยตัวเองได้และคนที่นั่งรถเข็นหรือใช้ไม้เท้าหรือใช้เครื่องช่วยเดินอื่นๆ สามารถเข้าเยี่ยมวัดได้

ถึงแม้ว่าข้าพเจ้าสังเกตเห็นว่า ในปี ค.ศ. 2006 อาจันตามีเสลี่ยงและที่เอลโลร่าไม่มีเสลี่ยง ข้าพเจ้าก็ไม่ได้นึก ถึงเรื่องนี้เลยจนกระทั่งปี ค.ศ. 2009 เมื่อข้าพเจ้าได้รับเชิญเข้าร่วมกลุ่มอ้างอิงในฐานะตัวแทนชาวพุทธในโครงการ ระหว่างศาสนาเกี่ยวกับบุคคลทุพพลภาพซึ่งจัดขึ้นโดยรัฐวิกตอเรีย (รัฐหนึ่งในประเทศออสเตรเลีย) และกลุ่ม Uniting Church โครงการนี้พยายามนำปัญหาการเข้าถึงวัดของบุคคลทุพพลภาพมาเป็นประเด็นพิจารณาและได้เสนอหนทาง สำหรับกลุ่มชุมชนศาสนาต่างๆ หลังจากเตรียมการและปรึกษาหารืออยู่สองปี โครงการได้ผลิตดีวีดีและรายงานซึ่ง ใช้ได้กับทุกชุมชน ศาสนาไม่ว่าจะเป็นชาวพุทธ คริสต์ ยิว มุสลิม และบาไฮ

รายงานดังกล่าวนำเสนอข้อเสนอแนะต่างๆ ซึ่งพิจารณาตามบริบทของหลักการและกฎหมายพื้นฐานบาง ประการ หลักการพื้นฐานที่เกี่ยวกับเรื่องสิทธิมนุษยชน เช่น ไม่ควรมีการเลือกปฏิบัติต่อบุคคลทุพพลภาพ และควรยึด มั่นในค่านิยมแห่งความเสมอภาค ศักดิ์ศรี ความหลากหลายและการกำหนดการปกครองด้วยตนเอง หรือแม้กระทั่ง สิทธิในการเลือก แผนว่าด้วยบุคคลทุพพลภาพของรัฐบาลรัฐวิกตอเรียกำหนดว่าหลักการของความเสมอภาคยอมรับว่า "บุคคลทุพพลภาพก็เป็นพลเมืองที่มีสิทธิที่จะได้รับการเคารพและมีสิทธิที่จะมีโอกาสเท่าเทียมกันในการมีส่วนร่วมใน กิจกรรมทางสังคม เศรษฐกิจ วัฒนธรรม การเมือง และจิตวิญญาณที่มีอยู่ในสังคม ในฐานะพลเมือง บุคคลทุพพลภาพ ยังมีความรับผิดชอบต่อสังคมรัฐวิกตอเรียเท่าเทียมกับผู้อื่นและควรได้รับการสนับสนุนให้แสดงความรับผิดชอบ เหล่านี้" ประเด็นสำคัญในประโยคนี้คือแนวคิดที่ว่า บุคคลทุพพลภาพมีสิทธิในโอกาสที่เท่าเทียมกันในการเข้าร่วม กิจกรรมทางจิตวิญญาณของสังคม การสามารถเข้าวัดได้ย่อมเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานในบริบทนี้

รายงานฉบับนี้ได้พิจารณาถึงลักษณะทั้งที่บุคคลทุพพลภาพได้รับเข้าร่วมและที่ถูกกันออกมา อีกทั้งยัง แนะนำกลยุทธ์ส่งเสริมการมีส่วนร่วม บันทึกประสบการณ์ส่วนตัว และเน้นความสำคัญของผู้นำในชุมชนศาสนาเพื่อ ส่งเสริมการเปลี่ยนแปลงในเชิงบวก² การให้เข้ามามีส่วนร่วมไม่ได้หมายถึงเพียงการสามารถเดินทางเข้าได้เท่านั้น แต่ ยังรวมถึงทัศนคติที่จะยอมรับบุคคลทุพพลภาพโดยไม่มีอกติและไม่คิดว่าบุคคลทุพพลภาพทำอะไรไม่ได้ เป็นที่ ยอมรับว่า อุปสรรคในการมีส่วนร่วมเกิดขึ้นจากทัศนคติ โครงสร้างและสถานการณ์ส่วนบุคคล บุคคลทุพพลภาพ ไม่ได้ต้องการความสงสารและไม่ต้องการได้รับความกรุณาเป็นพิเศษ พวกเขาแสวงหาการยอมรับถึงความเท่าเทียมกัน สมาชิกในครอบครัวที่เป็นห่วงบุคคลทุพพลภาพมากเกินไปบางครั้งก็กันพวกเขาจากการเข้าร่วมกิจกรรมทางสาสนา

เพราะเกรงว่าจะได้รับการปฏิบัติเชิงลบ ดังนั้น บุคคลทุพพลภาพจึงไม่สามารถเข้าร่วมกิจกรรมได้ มีข้อสังเกตว่า บุคคลทุพพลภาพได้รายงานถึงทัศนคติเชิงลบต่อการทุพพลภาพซึ่งได้รับการยืนยันจากการตีความคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์อย่าง ลำเอียง ผู้นำสาสนายอมรับว่ามีปัญหานี้อยู่จริงและจำเป็นต้องได้รับการแก้ไข พวกเขายืนยันสนับสนุนค่านิยมที่ดีงาม เช่น ความยุติธรรม การมีมิตรจิตต้อนรับและความเมตตา มีหลายสิ่งหลายอย่างที่ดีกำลังเกิดขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ แก้ไขสภาพแวดล้อมที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน และมีโอกาสในการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น วิธีดำเนินการ และทรัพยากร ตามที่บทความนี้จะกล่าวต่อไป

ถ้าพวกเราชาวพุทธยึดมั่นในหลักแห่งความเมตตา เราย่อมเห็นว่า หน้าที่ของเราคือการเริ่มที่ตัวเราเองและ ช่วยเหลือผู้อื่นให้บรรลุธรรมด้วยวิธีที่เป็นไปได้และเหมาะควร หากเราอ่านพระไตรปิฎกและตีความว่า ความพิการ เป็นวิบากกรรม เราก็จะมองไม่เห็นคุณค่าของบุคคลทุพพลภาพและความจริงที่ว่า คนเราทุกคนในวันใดวันหนึ่งก็ อาจจะสูญเสียความสามารถเนื่องจากอายุมากขึ้นและความเจ็บป่วย การตัดสินบุคคลอื่นเป็นความเกียจคร้านทาง ปัญญา เราพบเห็นอยู่เสมอถึงเรื่องราวที่น่าทึ่งของบุคคลทุพพลภาพที่มีปัญญาและความเข้าใจสูงกว่าคนอื่น เมื่อเรามี ปฏิสัมพันธ์กับคนอื่น เราต้องมองเขาให้ลึกกว่าสภาพร่างกายภายนอก

การหาวิธีให้บุคคลทุพพลภาพสามารถเข้าวัดได้เป็นปัญหาเกี่ยวเนื่องกับหลักการของโอกาสที่เท่าเทียมกัน การกำหนดการปกครองด้วยตนเอง ความหลากหลายและสิทธิมนุษยชน ในแง่ของหลักการ ประเด็นนี้เป็นเรื่องใหญ่ อย่างไรก็ตาม ในฐานะที่ข้าพเจ้าเป็นชาวพุทธเกือบสามสิบปีจนกระทั่งได้เข้าร่วมเป็นคณะกรรมการนี้ ข้าพเจ้าก็ไม่เคย ยกเรื่องนี้ให้เป็นประเด็นสำคัญที่สุด ข้าพเจ้าเป็นผู้อำนวยการสูนย์พุทธธรรมธิเบตในเมืองเมลเบิร์นเป็นเวลาสิบปี และ มักเช่าหอพักและสถานที่สอนธรรมะที่คนที่ใช้ไม้เท้าหรือนั่งรถเข็นไม่สามารถเข้าใช้ได้ บางครั้ง ข้าพเจ้าก็นึกถึงประเด็นนี้บ้าง แต่ก็ไม่บ่อยนัก แม้ว่าสมาชิกของเราคนหนึ่งที่ต้องใช้ไม้เท้าและบางครั้งก็นั่งรถเข็นจะบ่นว่าเธอเดินขึ้น บันไดลำบากมาก นอกจากนี้ ข้าพเจ้าได้รับทราบจากคณะกรรมการชุดนี้ว่า สาสนาอื่นก็มีทางเดินที่เป็นขั้นไม่ลาดเรียบ เช่นกัน ในปัจจุบัน รัฐบาลกำหนดว่า โบสถ์ วัด โบสถ์ยิว และมัสยิดจะต้องจัดทางเดินสำหรับบุคคลทุพพลภาพ โดย มีทางลาดไปยังบริเวณสำคัญต่างๆ เช่น หอสวดมนต์ แต่สำหรับสถานที่ทางสาสนาขนาดเล็กและสร้างนานแล้ว เช่น สูนย์พุทธธรรมหลายแห่งก็ยังไม่มีทางเดินสำหรับบุคคลฤพพลภาพ ถ้าเช่นนั้น เราควรจะทำอย่างไร

ข้าพเจ้าได้ตรวจสอบวัดพุทธจำนวนสิบวัดในชานเมืองใกล้ๆ และพบว่า ส่วนใหญ่มีการจัดทางเดินสำหรับ บุคคลทุพพลภาพให้เข้าถึงพื้นที่สอนธรรมะได้ แต่ก็ยังไม่มีห้องน้ำสำหรับบุคคลทุพพลภาพเลย ในขณะที่ห้องประชุม สำหรับคณะกรรมการวัดก็มักจะไม่มีทางเดินสำหรับบุคคลทุพพลภาพ ข้าพเจ้าได้ปรึกษากับเพื่อนข้าพเจ้าที่ใช้ไม้เท้า ชื่อ จอยซ์ลิน ฮิวจ์ ถึงสิ่งที่วัดจำเป็นต้องพิจารณาในการแก้ไขสถานการณ์นี้ ข้าพเจ้าทราบว่า สิ่งที่จะไม่ได้ผลคือการ กลับไปที่วัดและบอกพวกเขาว่าพวกเขาจำเป็นที่จะต้องใช้เงินหลายแสนดอลล่าร์เพื่อปรับปรุงสถานที่ เราต้องหาวิธีที่ ดีกว่านี้

ในฐานะที่ข้าพเจ้าเป็นคณะกรรมการของสหพันธ์แห่งสภาพุทธศาสนาในออสเตรเลียหรือ Federation of Australian Buddhist Councils ข้าพเจ้าได้ยกความจำเป็นในการกำหนดแผนงานนี้เข้าไปในวาระการประชุมประจำปี ก.ศ. 2009 และสหพันธ์ฯ ได้มีมติเห็นชอบให้มีแผนงาน ข้าพเจ้าแสดงไว้ชัดเจนว่า ข้าพเจ้าไม่มีความตั้งใจที่จะสั่งทาง วัดว่าต้องทำอะไรบ้าง แต่เราต้องทำให้ทุกคนตระหนักถึงปัญหานี้ จากนั้น จึงเสนอนโยบายและทรัพยากรให้แก่ทางวัด และส่งเสริมให้พวกเขาคิดหาแนวทางแก้ไขเอง สิ่งหนึ่งที่ควรจะกล่าวในที่นี้คือประเด็นทางวัฒนธรรม ในระบบของ พุทธที่มีลำดับชั้นบังคับบัญชา การหาวิธีดำเนินการที่เหมาะสมเกี่ยวกับปัญหาเหล่านี้เป็นสิ่งที่สำคัญมาก ไม่ใช่อำนาจ หน้าที่ของสหพันธ์แห่งสภาพุทธหรือฆราวาสคนใดที่จะไปบอกเจ้าอาวาสผู้คูแลวัดว่าควรบริหารวัดอย่างไร ฉะนั้น สิ่งที่ข้าพเจ้าขอเน้นสำหรับโครงการนี้คือ การสร้างความตระหนักและการสนับสนุนด้วยทรัพยากร

ข้าพเจ้าได้ทราบถึงแนวคิดการตรวจสอบสภาพเข้าถึงได้สำหรับบุคคลทุพพลภาพจากสมาชิกในกลุ่มอ้างอิง และได้นั่งคุยกับจอยส์ลิน ถึงสิ่งที่เธอคิดว่าจะเป็นประโยชน์ เธอกล่าวว่ามันจะเป็นประโยชน์มากถ้าตอนที่เธอโทรไป ที่วัดหรือศูนย์พุทธ และมีคนที่สามารถบอกเธอได้ว่า วัดนี้มีทางเดินสำหรับคนที่นั่งรถเข็นหรือไม่ เธอบอกว่า จะดีมาก เลยหากเวลาที่เธอไปวัด แล้วมีคนมาต้อนรับและช่วยเหลือคนที่นั่งรถเข็น ในทำนองเดียวกัน จะเป็นประโยชน์มากถ้า เว็บไซต์ของวัดหรือศูนย์พุทธระบุว่า สาลา ห้องน้ำ หรือห้องประชุมมีทางสำหรับบุคคลทุพพลภาพโดยใช้สัญลักษณ์ เหมือนกับที่ใช้ในโรงแรมที่แสดงว่ามีสระว่ายน้ำหรือสิ่งอำนวยความสะดวกอื่นๆ เธอเสริมอีกว่า จะเป็นประโยชน์ อย่างมากถ้าวัดมีโครงการสอนธรรมะทางใกลเพื่อให้คนที่ไม่สามารถทนกับความลำบากในการไปวัดได้มีโอกาส เข้าถึงข้อมูลการศึกษาจากบ้านได้ ดังนั้น ข้าพเจ้าได้นำคำแนะนำของจอยส์ลินมาเป็นส่วนหนึ่งของนโยบายของ สหพันธ์ฯ

จากการเป็นสมาชิกในกลุ่มอ้างอิง ข้าพเจ้ายังได้ตระหนักถึงความสำคัญของบุคคลทุพพลภาพ ที่มีโอกาสเป็น ผู้นำภายในชุมชนศาสนาของพวกเขา เห็นได้ชัดว่า ถ้าคณะกรรมการวัดประชุมเป็นประจำบนชั้นสูงสุดของตึกที่ไม่มี ลิฟต์ คนที่นั่งรถเข็นก็จะไม่สามารถเป็นคณะกรรมการได้ เพราะพวกเขาไม่สามารถไปเข้าร่วมประชุมได้

ข้าพเจ้าใค้คัดแปลงเอกสารการตรวจสอบสภาพเข้าถึงได้สำหรับบุคคลทุพพลภาพที่มีอยู่ก่อนแล้ว และได้ เพิ่มเติมลักษณะพิเศษที่เหมาะสมสำหรับวัตถุประสงค์ของการเข้าถึงวัด ซึ่งรวมถึงการประกันว่าทางเข้าตึกไม่มีสิ่ง เกะกะให้เกิดอันตรายเช่น รองเท้า เป็นต้น รานี่ ฮิวจ์ พี่สาวของจอยซ์ลิน ซึ่งเป็นนักบำบัค ได้อ่านเอกสารการ ตรวจสอบและแนะนำให้ปรับเปลี่ยนบางเรื่องเหมือนกับกรรมการของสหพันธ์ฯ คนหนึ่ง สหพันธ์ฯ ได้รับนโยบาย และการตรวจสอบนี้เข้าเป็นนโยบายแห่งชาติในปี ค.ศ. 2010

ขั้นตอนต่อไปคือ การนำนโขบายนี้ไปสู่วัด ในกรณีนี้ ข้าพเจ้าเห็นว่า เราจำเป็นต้องแปลนโขบายเป็นภาษา ต่างๆ ที่สมาชิกของวัดในประเทศออสเตรเลียใช้ และเพื่อบรรลุวัตถุประสงค์นี้ข้าพเจ้าได้ของบประมาณจาก กณะกรรมาธิการพหุวัฒนธรรมแห่งรัฐวิกตอเรียสำหรับการแปลและการตีพิมพ์ ซึ่งได้รับอนุมัติงบมาเรียบร้อยแล้ว เอกสารได้รับการตีพิมพ์เป็น 7 ภาษา ได้แก่ ภาษาอังกฤษ จีน เขมร ลาว สิงหล ไทยและเวียดนาม และเอกสารนี้ก็ได้ ขึ้นเว็บไซต์ของ Faith Communities Council ทันที โดยรัฐบาลของรัฐและโบสถ์ต่างๆ เป็นผู้สนับสนุนค่าใช้จ่าย ทั้งนี้ เพื่อให้แนวคิดที่นำเสนอนี้เป็นแม่แบบแก่ชุมชนศาสนาอื่นๆ ด้วย เอกสารนี้จะได้รับการนำเสนอในการประชุม ระหว่างศาสนาว่าด้วยเรื่องบุคกลทุพพลภาพซึ่งจัดโดยกลุ่ม Uniting Church ที่เมืองเมลเบิร์นในวันที่ 17 พฤษภาคม 2011 จากนั้น แนวคิดนี้จะได้รับการเผยแพร่ไปยังวัดต่างๆ ในรัฐวิกตอเรีย สหพันธ์ๆ เพิ่งได้รับเอกสารนี้พร้อมทั้งฉบับ แปล

เราเพิ่งเริ่มกระบวนการใหม่ในการสร้างความตระหนักเรื่องความทุพพลภาพในชุมชนพุทธ เมื่อเราพิจารฉา ว่าผู้ที่ไปวัดส่วนใหญ่ในออสเตรเลียเป็นผู้อพยพรุ่นก่อนผู้สูงอายุ จึงมีแนวโน้มที่จะมีปัญหาในการเคลื่อนไหวและการ เดินทางในอนาคตอันใกล้ ฉะนั้น การคำเนินการอำนวยความสะควกแก่บุคคลทุพพลภาพจึงเป็นประโยชน์แก่ทางวัด ทั้งในระยะสั้นและยาว หากเรามีภารกิจอำนวยประโยชน์แก่ชีวิตทั้งหลาย การไม่ช่วยให้บุคคลบางคนในกลุ่มของเราได้ไปทำบุญที่วัดก็ถือว่าเป็นการพลั้งเผลอที่ร้ายแรงมาก

#### เอกสารอ้างอิง

Australian Government, 'Disability Discrimination Act 1992', http://www.comlaw.gov.au/Details/C2010C00023, accessed 14 March 2011

Calder, Andy, 'To belong, I need to be missed', Disability and inclusion in faith communities, Report of the Multifaith Disability Project, published by Uniting Church in Australia, Synod of Victoria and Tasmania, Melbourne 2010.

Cousens, Diana, Federation of Australian Buddhist Councils, Statement of Intention, Provision of Access to Places of Worship for the Buddhist Community, Buddhist Council of Victoria, Melbourne 2011.

Disability Services Division, Department of Human Services, *Victorian State Disability Plan 2002-2012*, Melbourne 2002.

United Nations, Convention on the Rights of Persons with Disabilities', http://www.un.org/disabilities/default.asp?id=150, accessed 14 March 2011

#### เชิงอรรถ

1 Calder, Andy, "To belong, I need to be missed": Disability and Inclusion in Faith Communities. Report of the Multifaith Disability Project. Melbourne: Uniting Church in Australia, Synod of Victoria and Tasmania, 2010, p. 8. 2 Ibid., pp. 8-9.

Hsiao-Lan Hu

สาสนาพุทธกับจรรยาบรรณในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมมีความสัมพันธ์กันเป็นอย่างยิ่ง¹ เอียน แฮริส ตั้งข้อสังเกตว่ามี นักเขียนบางคนถึงกับกล่าวว่า "ในบรรดาสาสนาหลักๆ ของโลก สาสนาพุทธเหมาะสมมากที่สุดที่จะกำหนดแก่นของ จริยธรรมด้านสิ่งแวดล้อมของโลก"² สาสนาพุทธสอนให้มีเมตตาแก่สิ่งมีชีวิตทุกชนิด ครูบาอาจารย์ในพุทธสาสนามัก สอนการใช้ชีวิตอย่างยับยั้งชั่งใจและการบริโภคแต่พอเพียง ด้วยวิธีการแยกวิเคราะห์ของพุทธ การมีอยู่เป็นอยู่ของ ตัวตนจึงปฏิเสธแนวคิดมานุษยประมาณนิยม (แนวคิดว่ามนุษย์เป็นสูนย์กลางของจักรวาล) ไปโดยปริยาย³ อีกทั้งคำ สอนของสาสนาพุทธเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาทแสดงให้เห็นการเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับสรรพสิ่งอื่นๆ ที่ไม่ใช่มนุษย์⁴ ดังนั้นพุทธธรรมจึงดูเหมือนจะเป็นพันธมิตรกับสิ่งแวดล้อม

ครูบาอาจารย์และผู้นำชาวพุทธทั้งหลายสนับสนุนการรักษาและฟื้นฟูสิ่งแวคล้อม เวลาพูคถึงสิ่งแวคล้อม และวิกฤติในระบบนิเวศ พวกเขามักใช้ภาพของแม่พระธรณี ความสัมพันธ์ระหว่างโลกและธรรมชาติกับมนุษย์กี้ คล้ายกับความสัมพันธ์ระหว่างแม่กับลูก เพราะแม่ทั้งสองประเภทนี้ต่างสร้างชีวิต อย่างไรก็ตาม การใช้ภาพของแม่ พระธรณีไม่ได้ใช้เปรียบกับหน้าที่สร้างชีวิตของแม่เท่านั้น บ่อยครั้งที่เราเห็นภาพของแม่พระธรณีเหมือนกับแม่ของ มนุษย์คือเสียสละและอดทนต่อการถูกทารุณจากลูกที่ไร้ความรับผิดชอบและอกตัญญู ลูกที่เอาทุกอย่างที่ต้องการโดย ไม่คำนึงถึงผลลัพธ์ที่จะตามมาจากการกระทำนั้นดังที่ท่าน Shengyan ได้กล่าวไว้ว่า

แผ่นดินนี้เปี่ยมไปด้วยความเมตตา ดังแม่ที่ต้องยอมทนต่อพฤติกรรมของลูก มนุษย์มีแต่จะกอบโกยสิ่งที่ ต้องการ แสวงประโยชน์ ทำลายและทำร้ายธรรมชาติทุกวิถีทางเท่าที่จะทำได้ และในยามนี้เมื่อเราก็ได้ทำลาย ธรรมชาติจนถึงที่สุดและก่อให้เกิดภัยพิบัติทั้งหลาย เราพยายามโทษธรรมชาติด้วยการกล่าวหาว่าภัย ธรรมชาติเหล่านี้เป็นฝีมือของโลก/ธรรมชาติ<sup>8</sup>

องค์ดาไถลามะก็แสดงความเห็นในลักษณะเดียวกันว่า "นับแต่ครึ่งหลังของสตวรรษที่ 20 ธรรมชาติไม่ สามารถทนต่อนิสัยอันเลอะเทอะของมนุษย์ได้อีกต่อไป การทระทำทารุณต่อสิ่งแวคล้อมอย่างไม่ยั้งคิดของมนุษย์ได้ทำ ให้โลกนี้ไม่สามารถนิ่งเฉยต่อพฤติกรรมของมนุษย์ได้อีกต่อไป"

ข้าพเจ้าไม่แน่ใจว่าเราจะโน้มน้าวจิตใจมนุษย์ให้เคารพธรรมชาติและปกป้องสิ่งแวดล้อมโดยใช้ภาพแม่พระ ธรณีได้หรือไม่ เท่าที่เราทราบ คนส่วนใหญ่มักไม่เห็นคุณค่าของแม่ หรือตอบแทนบุญคุณของแม่น้อยมาก บ้างก็เข้ากับ แม่ไม่ได้ หรืออาจถึงกับเกลียดชังแม่ เพราะตัวเองมีประสบการณ์วัยเด็กที่ไม่ดี มีนักเรียกร้องสิทธิสตรีชาวตะวันตก จำนวนไม่น้อยที่ไม่เห็นด้วยกับการใช้ภาพของแม่พระธรณี<sup>10</sup> ข้าพเจ้าขอเสริมคำวิจารณ์ของคนเหล่านี้ โดยจะชี้ให้เห็น ว่า 1) การใช้ภาพของแม่พระธรณีนั้นมีผลทางสารัตถะ และบอกเป็นนัยว่าบทบาทของผู้หญิงคือแม่ผู้เสียสละที่ควรให้ ชีวิตและขอมนิ่งเงียบอดทนต่อความทุกข์ร้อนที่เกิดจากลูกอกตัญญู และ 2) ผลทางสารัตถะนี้ไม่ได้เป็นปัญหาในเรื่องของความยั่งยืน ของความเท่าเทียมทางเพสหรือความสัมพันธ์ระหว่างมารดาและบุตรเท่านั้น แต่ยังเป็นปัญหาในเรื่องของความยั่งยืน ของสิ่งแวดล้อมด้วย

พุทธธรรมให้ความสำคัญกับประสบการณ์ และเป็นไปได้ที่ครูบาอาจารย์ในพุทธศาสนาใช้ประสบการณ์ของ แต่ละท่านในการสอนโดยไม่มีความตั้งใจที่จะเน้นเรื่องความสำคัญของเพศหญิง ครูบาอาจารย์เหล่านี้ล้วนเดิบโตมาในสังคมที่ผู้ชายเป็นใหญ่ และในสังคมแบบนี้ ก็เป็นเรื่องปกติที่ผู้หญิงจะต้องอดทน และเสียสละ แต่การที่ครูบาอาจารย์เหล่านี้ ซึ่งแทบจะไม่เคยพูดถึงเพศในการเทศน์กลับเปรียบเทียบผู้หญิงกับแม่พระ ธรณียิ่งเน้นถึงความคาดหวังของท่านที่จะเห็นเพศหญิงสวมบทบาทที่เหมาะสม คือเป็นผู้ให้ชีวิต เลี้ยงดู และเสียสละ และทนต่อความทุกข์ยาก ด้วยการเชื่อมโยงภาพของแม่พระธรณีกับผู้หญิงเข้าด้วยกัน เป็นการบอกว่าผู้หญิงก็คือ ธรรมชาติและธรรมชาติของผู้หญิงก็คือเป็นแม่ และการเป็นแม่ถือว่าเป็นหน้าที่ตามธรรมชาติของผู้หญิง ดังนั้น ถ้า ผู้หญิงไม่ทำหน้าที่ให้กำเนิดชีวิตใหม่ หรือไม่เสียสละตัวเองเพื่อลูก ก็ถือเป็นเรื่องผิดธรรมชาติและไม่เป็นที่ยอมรับ ของสังคม เมื่อเป็นเช่นนี้ ผู้หญิงจึงถูกสังคมกดดันให้ต้องเป็นแม่ โดยไม่ได้สนใจว่าผู้หญิงแต่ละคนคิดว่าอะไรคือสิ่งที่ เหมาะสมสำหรับชีวิตของตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อม

จริงหรือที่ธรรมชาติของผู้หญิงคือการให้กำเนิด และผู้หญิงที่เคยให้กำเนิดทุกคนมีคุณลักษณะของความเป็น แม่ตามที่กล่าวมาข้างต้นหรือเปล่า? ที่สำคัญกว่านั้นก็คือ แม้ผู้หญิงทุกคนถูกธรรมชาติกำหนดมาให้เป็นแม่ แต่เราควร คาดหวังหรือกดดันให้ผู้หญิงทุกคนทำหน้าที่แม่อย่างนั้นหรือ? ในมุมมองของธรรมมะ อะไรคือธรรมชาติ และ ธรรมชาติควรกำหนดการกระทำของมนุษย์อย่างนั้นหรือ?

กำสอน การปฏิบัติ และสถาบันในศาสนาพุทธแสดงให้เห็นว่าประเพณีการปฏิบัติของชาวพุทธไม่ได้ชืดถือว่า สิ่งที่ธรรมชาติกำหนดมานั้นถูกต้อง แต่ศาสนาพุทธสอนว่าเราไม่ควรหลงผิดว่าร่างกายและการทำหน้าที่ของร่างกาย เป็นของเที่ยงและไม่เปลี่ยนแปลง ในปรัชญาปารมิตาหฤทัยสูตรของมหายานกล่าวว่า "รูปคือความว่าง ความว่างคือ รูป" <sup>12</sup> ซึ่งหมายความว่า รูปต่างๆ นั้นเกิดตามหลักปฏิจจสมุปบาทสมุทัย และเป็นเพียงความว่างเปล่าอันปราศจาก สารัตถะหรือ "ธัมมะ" ใดๆ ยิ่งกว่านั้น ข้อปฏิบัติทางพุทธศาสนายังชี้ให้เห็นว่ามนุษย์ควรละหรือควบคุมพฤติกรรม ทางชีววิทยาหรือพฤติกรรมสัตว์ ตัวอย่างเช่น การมีฮอร์โมนเพศชายมากทำให้คนก้าวร้าว ครูบาอาจารย์จึงมักสอนการ ปฏิบัติเพื่อลดความก้าวร้าวและแผ่เมตตา ในทำนองเดียวกันคนเราอาจถูกธรรรมชาติสร้างมาให้มีราคะ ครูบาอาจารย์ก็ จะแนะนำให้เรารักษาศิลและควบคุมตัณหา ทำไมผู้หญิงทุกคนจะต้องถูกกาดหวังให้เป็นแม่? เพียงเพราะว่าเธอเกิดมา พร้อมอวัยวะสืบพันธุ์เช่นนั้นหรือ? ถ้าเป็นเช่นนั้น ผู้ชายทุกคนก็ต้องถูกกาดหวังให้เป็นพ่อเช่นเดียวกันเพราะมีอวัยวะ สืบพันธุ์เช่นกัน แล้วเพราะเหตุใด ตั้งแต่อดีตกาล ศาสนาพุทธทุกนิกายจึงมีสังฆมณฑลซึ่งมีบรรพชิตชายถือเพศ พรหมจรรย์เป็น ศูนย์กลางและแม่แบบของศาสนาพุทธสะท้อนสิ่งที่รีด้า กรอสส์ สตรีผู้ศึกษาทฤษฎีชาวพุทธกล่าวไว้ เธอกล่าวไว้ว่า "การสืบพันธุ์อาจรบกวนการช่วยเหลือโลกหรือการบรรลุศักยภาพสูงสุดของบุคคลได้"

พุทธศาสนาไม่ได้สรรเสริญยกย่องการสืบพันธุ์อย่างไร้ขอบเขตหรือหลับหูหลับตา การสืบพันธุ์ในมุมมอง พุทธศาสนานั้นเป็นเพียงการสืบต่อของอัตตาและเป็นผลของความต้องการในการทำให้ตนเองคงอยู่ตลอดไป แต่เรา ไม่ควรมองมุมมองคังกล่าวอย่างสุดโต่งและตีความว่าเป็นมุมมองที่เกลียดชังโลกหรือปฏิเสธเพศสัมพันธ์ของมนุษย์ ริต้า กรอสส์ ชี้ว่า "ศาสนาพุทธไม่ได้กำหนดว่าพุทธศาสนิกชนมีหน้าที่ต้องให้กำเนิดชีวิต อีกทั้งนิกายส่วนใหญ่ใน พุทธศาสนาก็ไม่ได้มองเรื่องเพศในแง่ลบ หรือมองเป็นสิ่งชั่วร้ายที่ต้องละเว้น ยกเว้นเกี่ยวข้องกับการสืบพันธุ์" พุทธศาสนาไม่ได้เห็นว่าการมีเพศสัมพันธ์หรือการสืบต่อชีวิตในโลกเป็นปัญหา สิ่งที่เป็นปัญหาคือพฤติกรรมซ้ำซากที่เกิดโดยไม่รู้ตัวหรือเกิดจากจิตใต้สำนึกที่ก่อให้เกิดความทุกข์อย่างไม่สิ้นสุดกับตัวเองและผู้อื่น

ในสังคมที่ผู้ชายเป็นใหญ่ ผู้หญิงถูกคาดหวังให้เป็นผู้ให้กำเนิดที่เสียสละ สิ่งนี้เป็นหนึ่งในความหลงผิดของ วิสัยมนุษย์ซึ่งก่อให้ทุกข์อย่างไม่สิ้นสุด และสร้างความทุกข์ให้ผู้หญิงที่ไม่มีลูก ไม่สามารถมีลูก และไม่ต้องการมีลูก เมื่อสังคมมองว่าธรรมชาติของผู้หญิงคือ การให้กำเนิด ผู้หญิงก็จะไม่ได้รับการยอมรับจนกว่าเธอจะให้กำเนิดแม้ว่าเธอ จะมีความสามารถมากในด้านอื่นๆที่มีคุณค่า เท่ากัน เช่น การสอน การรักษา การให้กำแนะนำ การดูแลโลก และการทำ กิจกรรมต่างๆ ในสังคมเพื่อบรรเทาทุกข์ เธอถูกผลักออกจากสิ่งที่ไม่เกี่ยวข้องกับความเป็นแม่ หรืออาจไม่มีสิทธิ์ที่จะ เลือกในสิ่งที่ดีกว่าสำหรับตัวเธอเองหรือสังคม แม้ว่าเธอจะได้ทำหน้าที่แม่ผู้เสียสละตลอดชีวิตของเธอเพื่อดูแลลูกๆ โดยไม่ได้หวังสิ่งตอบแทน เธอก็ยังต้องมีความทุกข์จากความผูกพันที่มีต่อลูก โดยเฉพาะลูกชาย เพราะในสังคมที่ผู้ชาย เป็นใหญ่นั้น ลูกชายถือว่าเป็นจุดมุ่งหมายของการมีชีวิตอยู่ของมารดา<sup>16</sup>

ในสังคมที่ผู้ชายเป็นใหญ่ การที่ผู้หญิงถูกคาดหวังให้เป็นแม่ก็สร้างความทุกข์ให้กับลูกเช่นกัน กรอสส์กล่าว ว่า "ความต้องการที่จะทำให้ตัวเองคงอยู่ตลอดไป มักทำให้พ่อแม่เลี้ยงลูกให้เติบโตมาเหมือนตัวเอง และไม่ปล่อยให้ ลูกมีชีวิตตามแบบของตนเอง เรามักมองความทุกข์ที่เกิดจากแรงจูงใจในการสืบพันธุ์เช่นนี้ไม่ค่อยเห็น และมันจะถูก ถ่ายทอดจากคนรุ่นหนึ่งสู่อีกรุ่นหนึ่งไปเรื่อยๆ" เมื่อคุณค่าของผู้หญิงถูกกำหนดด้วยความสามารถในการให้กำเนิด โดยเฉพาะให้กำเนิดลูกชายเพื่อสืบทอดวงศ์ตระกูล ผู้หญิงจึงมักจะมีนิสัยหึงหวงลูกชาย และบงการสามีเพราะการ ได้มาซึ่งทรัพย์สินเงินทองของเธอนั้นจะต้องผ่านสามีและลูกชายเท่านั้น นอกจากนี้ เธออาจสร้างความทุกข์ให้กับลูก สาวด้วยการบังคับให้ลูกสาวยอมรับหน้าที่โดยธรรมชาติของผู้หญิงและเป็นผู้เสียสละอย่างที่เธอเป็นมา นอกจากนี้ เมื่อ ผู้หญิงที่ไม่มีวุฒิภาวะทางอารมณ์และทักษะทางสังคมเพียงพอ แต่ถูกสังคมกดดันให้ต้องเป็นแม่คน ผู้หญิงเหล่านี้ก็อาจ ทอดทิ้งลูกได้ และเมื่อผู้หญิงไม่ต้องการที่จะมีลูกบุตร แต่ถูกบังคับให้เป็นแม่ ความขุ่นเคืองอาจถูกส่งผ่านไปยังเด็กโดย ไม่รู้ตัว ส่งผลให้เกิดความรุนแรงทางอารมณ์หลากหลายรูปแบบ เช่น ผู้เป็นแม่อาจทำให้เด็กรู้สึกเสียใจเมื่อทำไม่ได้ดัง ใจแม่ หรือตำหนิอย่างรุนแรงเพราะเด็กเป็นตัวแทนของสิ่งที่เธอไม่ด้องการ

กวามกาดหวังแบบผิดๆ ให้ผู้หญิงต้องเป็นแม่ ยังเป็นผลเสียต่อสิ่งแวดล้อมด้วย วิกฤตสิ่งแวดล้อมของโลกขุด ใหม่ส่วนใหญ่เกิดจากจำนวนประชากรและการบริโภคที่มากเกินไปซึ่งในส่วนของการบริโภคนั้นมีสาเหตุจาก วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ แจ๊ก เทรเวอร์ส และมิลตัน ไซเออร์ นักชีววิทยาสิ่งแวดล้อมกล่าวว่า ไม่ต้องปฏิเสธเลยว่า จำนวนประชากรมนุษย์ที่มากเกินไปนี้ "เป็นสาเหตุสำคัญที่สุดประการเคียวที่ทำให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อม" จำนวนประชากรมนุษย์ที่มากเกินไปนี้ "เป็นสาเหตุสำคัญที่สุดประการเคียวที่ทำให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อม" จำนวนประชากรที่เพิ่มขึ้น 80 ล้านคนต่อปื<sup>20</sup> ทำให้พวกเรามาถึงจุดที่ประชากรและการบริโภคที่มากเกินไปนี้ไม่เพียงทำลาย สิ่งแวดล้อมและสัตว์ชนิดอื่นๆ เท่านั้น แต่ยังทำลายอนากตของพวกเราบนโลกนี้อีกด้วย กรอสส์วิเคราะห์ว่าเรามีทางเลือก 3 ทางในเรื่องของความสัมพันธ์ระหว่างระบบนิเวส การบริโภค และจำนวนประชากร "กือ 1) มีจำนวนประชากรน้อย มีความเป็นอยู่ที่ดี และมีทรัพยากรที่กลับมาใช้ใหม่ได้ 2) มีประชากรที่ล้นเหลือ สภาพชีวิตความเป็นอยู่ แย่ลง เพราะทรัพยากรขาดแกลน หรือ 3) สังคมปัจจุบันซึ่งมีลักษณะเป็นปิรามิดที่คนส่วนน้อยมีชีวิตอยู่อย่างสบาย แต่ คนส่วนใหญ่แทบไม่มีกิน" <sup>21</sup> เมื่อการดับทุกข์หรืออย่างน้อยที่สุดการลดความทุกข์เป็นเป้าหมายสำคัญของสาสนาพุทธ ชาวพุทธก็จะไม่เลือกแบบที่สองหรือสาม เพราะคนจำนวนมากต้องทนทุกข์ เมื่อเราได้เห็นความเกี่ยวเนื่องแล้วว่า จำนวนประชากรที่มากเกินไปและจำนวน 2 ใน 3 ต้องทนทุกข์อยู่ในโลก เมื่อเรามองเห็นความสัมพันธ์ระหว่าง ประชากรที่มากเกินกับกวามทุกข์ทรมานที่เกิดขึ้นในพื้นที่มากกว่าสองในสามของโลก "การส่งเสริมให้ทุกคนพยายาม สืบสานสกุจของตนต่อไป ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ดังนั้น การบังกับให้ผู้หญิงเป็นแม่ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ดังนั้น การบังกับให้ผู้หญิงเป็นแม่ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ให้นั้น การบังกับให้ผู้หญิงเป็นแม่ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ดังนั้น การบังคับให้ผู้หญิงเป็นแม่ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ลังนั้น การบังคับให้ผู้หญิงเป็นแม่ย่อมเป็นการกระทำที่ขาดความผิดชอบ" ลังนั้น การบังคับให้ผู้หมีขายกรายรับผลของเล่นที่ขาดความรับผิดชอบเช่นกัน

โดยเฉพาะการบังคับผู้หญิงในประเทศอุตสาหกรรมที่มั่งคั่งซึ่งมีการบริโภคอย่างฟุ่มเฟือยให้เป็นแม่ เพราะ ในความเป็นจริงนั้น ผู้ที่อยู่ในประเทศที่ยากจน หรือกำลังพัฒนา หรืออีกนัยหนึ่ง การเกิดใหม่ของคนๆ หนึ่งในประเทศที่ร่ำรวยนั้นจะเป็นผลเสียต่อสิ่งแวคล้อม มากกว่าการกำเนิดของคนๆ หนึ่งในประเทศยากจน<sup>23</sup> เราดูตัวอย่างได้จากการปล่อยก๊าซคาร์บอนไดออกไซด์ รายงาน ของโครงการพัฒนาของสหประชาชาติในปี พ.ศ. 2550/2551 ประชาชน 19 ล้านคนในรัฐนิวยอร์คปล่อย การ์บอนไดออกไซด์มากกว่าประชากร 766 ล้านคนที่อาศัยอยู่ใน 50 ประเทศที่ด้อยพัฒนา และในหนึ่งปี ปริมาณ

การ์บอนไดออกไซด์ที่เครื่องปรับอากาศหนึ่งเครื่องในรัฐฟลอริคาปล่อยออกมานั้นสูงกว่าปริมาณการ์บอนไดออกไซด์ ที่คนในอัฟกานิสถาน/กัมพูชา ปล่อยออกมาตลอดช่วงชีวิตของเขา<sup>24</sup> ปริมาณการปล่อยก๊าซคาร์บอนไดออกไซด์ที่ สูงขึ้นนั้นส่งผลให้เกิดอากาศปรวนแปร เช่น เกิดพายุฤดูร้อนหรือน้ำท่วมบ่อยขึ้น ในช่วงปี พ.ศ. 2543-2547 มีรายงาน การเกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติเฉลี่ยปีละประมาณ 326 ครั้ง เพิ่มขึ้นเท่าตัวจากช่วงปี พ.ศ. 2523-2527 ในแต่ละปี มี ประชากรประมาณ 262 ล้านคนได้รับผลกระทบจากเหตุการณ์เหล่านั้น และ 98 เปอร์เซ็นต์เป็นประชากรที่อยู่ใน ประเทศกำลังพัฒนา<sup>25</sup> การผลิตและการบริโภคที่มากเกินไปในประเทศอุตสาหกรรมเป็นเหตุให้มีการทำลาย สิ่งแวดล้อมอย่างมาก และทำให้ผู้คนในประเทศกำลังพัฒนาได้รับความทุกข์ทรมาน

การผลิตที่มากเกินไปในประเทศที่ยากจนได้ทำร้ายผู้ยากจนเหล่านั้น<sup>26</sup> โดยเฉพาะผู้หญิงและเด็ก ผู้หญิงมัก ได้รับผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงของภูมิอากาศมากกว่าผู้ชาย อันเนื่องจาก

"ข้อจำกัดในการเข้าถึงทรัพยากร การถูกจำกัดสิทธิ และการไม่มีสิทธิ์มีเสียงในการตัดสินใจ" 27 การเกิดอุทกภัยกี้ทำให้ ผู้หญิงเสียชีวิตมากกว่าชายเพราะผู้หญิงเคลื่อนไหวได้ช้ากว่าและผู้หญิงมักไม่ได้รับการสอนให้ว่ายน้ำเป็น ตัวอย่างเช่น เมื่อพายุไซโกลนพัดเข้าที่บังกลาเทศและทำให้เกิดน้ำท่วมในปี พ.ศ. 2534 พบว่าอัตราการเสียชีวิตของผู้หญิงนั้นสูงกว่า ผู้ชายถึงห้าเท่า 28 ยิ่งไปกว่านั้นเมื่อคนยากจนได้รับผลกระทบจากวิกฤตการณ์ทางภูมิอากาศ พวกเขาไม่มีทางเลือกอื่น นอกจากการลดการบริโภคอาหารและให้ลูกออกจากโรงเรียน ในกรณีนี้ เขาจะเลือกลดการบริโภคของลูกสาวและ เลือกให้ลูกสาวออกจากโรงเรียน 29 การที่เด็กหญิงเหล่านี้ขาดอาหารและการศึกษามีผลระยะยาวและยิ่งทำให้เด็กผู้หญิง ซึ่งด้อยโอกาสอยู่แล้วด้องมีสุขภาพย่ำแย่และขาดศักยภาพในการทำงานหาเงิน

การมีจำนวนประชากรมากเกินไป การบริโภค มลภาวะ การเสื่อมโทรมของสิ่งแวดล้อมและความทุกข์ ทรมานของมนุษย์เป็นสิ่งที่ปฏูเสธไม่ได้ ดังนั้นเพื่อการอนุรักษ์หรือข้าพเจ้าขอใช้คำว่า"กอบกู้" สิ่งแวดล้อม เราไม่ เพียงแต่ต้องลดการบริโภคเท่านั้น แต่ยังต้องลดจำนวนประชากรด้วย<sup>30</sup> ณ ที่นี้ข้าพเจ้าอยากจะกล่าวให้ชัดเจนว่าข้าพเจ้า ไม่ได้แนะนำให้รัฐมาบังคับการกุมกำเนิดดังเช่นที่รัฐบาลจีนได้กำหนดนโยบาย "บุตรคนเดียว"หรือบังคับการทำหมัน ในทิเบต สิ่งที่ข้าพเจ้าต้องการชี้แจงคือ เมื่อพิจารณาหลักสำคัญของพุทธเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท การอภิปรายเรื่อง นิเวศวิทยาแบบพุทธจะต้องให้มีการพิจารณาไตร่ตรองอย่างรอบคอบเกี่ยวกับการแพร่เผ่าพันธุ์และการเป็นพ่อแม่ ซึ่ง หมายความว่าในระดับปัจเจกชน ความเป็นแม่ไม่ควรจะถูกบังคับหรือกดดันโดยความกาดหวังของสังคมที่ผู้ชายเป็น ใหญ่ อีกทั้งสังคมไม่ควรมองว่าการเป็นแม่เป็นเหตุผลเดียวที่ผู้หญิงเกิดมา ในการรับมือกับปัญหาการทำลายธรรชาติ ของมนุษย์ให้ถึงฐานรากนั้น ครูบาอาจารย์ชาวพุทธควรสนับสนุนความคิดที่ว่า "เด็กที่จะได้รับการดูแลอย่างดีทั้งทาง ร่างกาย อารมณ์ และจิตใจเท่านั้น ที่กวรจะเกิดขึ้นมา" ชี่งการสนับสนุนแนวคิดเช่นนี้เป็นการตัดความสำคัญของ บทบาทความเป็นแม่ของผู้หญิง ดังนั้นหากมองในมุมมองนี้ การที่นักสิ่งแวดล้อมทั้งที่นับถือสาสนาพุทธและนับถือ สาสนาอื่น ยังคงใช้ภาพของแม่พระธรณีนั้น ก็ถือว่าเป็นสิ่งไม่ก่อให้เกิดประโยชน์

คำสอนทางศาสนาพุทธที่เกี่ยวกับศาสนาพุทธมักกล่าวยกย่องการมีชีวิตแบบเรียบง่าย การวิเคราะห์ การติ เตียนการบริโภคที่เกินพอ กระตุ้นให้มีการรับผิดชอบต่อส่วนรวม และนำเสนอการวิจัยโครงสร้างของ "การพัฒนา" ผู เหมือนว่า ณ ขณะนี้ เมื่อเราพิจารณาความเกี่ยวโยงระหว่างการเน้นความสำคัญของผู้หญิงในฐานะแม่ การสืบพันธุ์ จำนวนประชากรที่มากเกินไป และการเสื่อมโทรมของสิ่งแวดล้อม นักสิ่งแวดล้อมชาวพุทธควรจะยุติการใช้ภาพที่ย้ำ ความสำคัญของผู้หญิงในฐานะแม่และผลักดันให้ผู้หญิงทุกคนเป็นแม่ การเปรียบเทียบผู้หญิงกับแม่พระธรณีไม่ได้ช่วย แก้ปัญหาสิ่งแวดล้อมและไม่ช่วยบรรเทาทุกข์ของมนุษย์อย่างแน่นอน

#### เชิงอรรถ

1 Lambert Schmithausen, "The Early Buddhist Tradition and Ecological Ethics," *Journal of Buddhist Ethics* 4 (1997): 15-6; Steven C. Rockefeller, "Buddhism, Global Ethics, and the Earth Charter," in *Buddhism and Ecology:*The Interconnection of Dharma and Deeds, edited by Mary Evelyn Tucker and Duncan Ryūen Williams

(Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1997), 316-21; Malcolm David Eckel, "Is There a Buddhist Philosophy of Nature?," in *Buddhism and Ecology*, pp. 327-33; Sunyana Graef, "The Foundations of Ecology in Zen Buddhism," *Religious Education* 85, no. 1 (Winter 1990): 42-50.

- 2 Ian Harris, "Buddhism and the Discourse of Environmental Concern: Some Methodological Problems Considered," in *Buddhism and Ecology*, 378.
- 3 Alan Sponberg observes, "The different levels in the Buddhist cosmology, while indicating spiritually significant differences in awareness and consciousness, do not entail the theocentric and anthropocentric perspective and privilege so familiar in our own [Western] cultural tradition. They represent, rather, the range of progressively greater degrees of awareness and ethical sensibility available to all life-forms." Alan Sponberg, "Green Buddhism and the Hierarchy of Compassion," in *Buddhism and Ecology*, 358-9. However, Lewis Lancaster suggests that there have been traces of anthropocentrism within early Indian Buddhism. See Lewis Lancaster, "Buddhism and Ecology: Collective Cultural Perceptions," in *Buddhism and Ecology*, 10-1; also Schmithausen, "The Early Buddhist Tradition and Ecological Ethics," 24-8. On the other hand, Rita Gross points out that the Buddhist concept of "precious human body," which may be misinterpreted to suggest anthropocentrism, is by no means due to human rights over other forms of life. Rather, it is due to "the human capacity for cultural and spiritual creativity leading to enlightenment." See Rita M. Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," in *Buddhism and Ecology*, 296-7; also Lambert Schmithausen, "Buddhism and the Ethics of Nature—Some Remarks," *Eastern Buddhist* 32, no. 2 (2000): 45-6.
- 4 For examples, see Joanna Macy, World as Lover, World as Self (Berkeley, California: Parallax Press, 2007), and Mutual Causality in Buddhism and General Systems Theory: The Dharma of Natural Systems (Albany, New York: State University of New York Press, 1991); Ian Harris, "Buddhism," in Encyclopedia of Environmental Ethics and Philosophy, edited by J. Baird Callicott and Robert Frodeman (Detroit, Michigan: Macmillan Reference USA, 2009), 122 and 124; David Landis Barnhill, "Relational Holism: Huayan Buddhism and Deep Ecology," in Deep Ecology and World Religions: New Essays on Sacred Ground, edited by David Landis Barnhill and Roger S. Gottlieb (Albany, New York: State University of New York Press, 2001), 83-91; Eckel, "Is There a Buddhist Philosophy of Nature?" 342-4; Rita M. Gross, "Interdependence and Detachment: Toward a Buddhist Environmental Ethic," in Soaring and Settling: Buddhist Perspectives on Contemporary Social and Religious Issues (New York: Continuum, 1998), 79. See also Barbara Paterson's study of Daisaku Ikeda's philosophy concerning environment in "Ethics for Wildlife Conservation: Overcoming the Human-Nature Dualism," BioScience 56, no. 2 (February 2006): 147-8. Alan Sponberg offers a very thoughtful critique of the over-emphasis on interrelatedness at

the expense of Buddhist developmental practices. See Sponberg, "Green Buddhism and the Hierarchy of Compassion," 364-74.

5 See, for examples, John Stanley, David R. Loy, and Gyurme Dorje, eds., *A Buddhist Response to the Climate Emergency* (Boston, Massachusetts: Wisdom Publications, 2009); Allan Hunt Badiner, ed., *Dharma Gaia: A Harvest of Essays in Buddhism and Ecology* (Berkeley, California: Parallax Press, 1990); and the Dharma teacher/scholar signatories on

http://www.ecobuddhism.org/index.php/350 target/350 target/signatories main/signatories teachers/

- 6 For examples, see Dalai Lama, "Universal Responsibility and the Climate Emergency," in *A Buddhist Response to the Climate Emergency*, 22-3; Gylawang Karmapa XVII, Orgyen Trinley Dorje, "Pure Aspiration, Bodhisattva Activity, and a Safe-Climate Future," in *A Buddhist Response to the Climate Emergency*, 81; Thich Nhat Hanh, "The Eyes of the Elephant Queen," <a href="http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/thich\_nhat\_hanh/">http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/thich\_nhat\_hanh/</a>; Thich Nhat Hanh, "The Bells of Mindfulness," in *A Buddhist Response to the Climate Emergency*, 265; Shih Shengyan, "Ziran lunli (Environmental Ethics)," in *Xin liulun* (Six Ethics of the Mind) (Taipei, Taiwan: Dharma Drum Cultural Center, 2010), 36-46; Khondung Gyana Vajra Rinpoche, "Dharma & Ecological Responsibility," <a href="http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/khondung\_gyana/">http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/khondung\_gyana/</a>; David Tetsuun Loy, "The Evolving God?" <a href="http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/david\_lo;">http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/david\_lo;</a> Wes Nisker, "The Evolution Sutra,"dom/interviews/wes\_nisker/"
  <a href="http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/david\_lo;">http://www.ecobuddhism.org/wisdom/interviews/wes\_nisker/</a>
- 7 Dalai Lama, "Universal Responsibility and the Climate Emergency," 22.
- 8 Shengyan, "Ziran lunli (Environmental Ethics)," p. 45.
- 9 Dalai Lama, "Universal Responsibility and the Climate Emergency," pp. 22-3.
- 10 For examples, see Ellen Cronan Rose, "The Good Mother: From Gaia to Gilead," Frontiers: A Journal of Women Studies 12, no. 1 (1991): 77-97; Karen J. Warren, "Feminism and Ecology: Making Connections," Environmental Ethics 9 (Spring 1987): 3-21; Rosemary Radford Ruether, New Woman/New Earth: Sexist Ideologies and Human Liberation (New York: Seabury, 1975).
- 11 In the early Buddhist literature, there were accounts of women being ridiculed by society until they bore sons. See Isaline Blew Horner, *Women Under Primitive Buddhism: Laywomen and Almswomen*, reprinted (Delhi, India: Motilal Banansidass, 1975), 4-5.
- 12 Heart Sutra. Taisho, Vol. 8, Nos. 251-255.
- 13 Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 301; Rita M. Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," in *Soaring and Settling*, 116.
- 14 Gross, "Interdependence and Detachment," 80-1; Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 302 and 304; Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," 116-20.
- 15 Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," 109; Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 293.

- 16 The Sutra of the Son and His Five Mothers is a text describing the suffering of a mother in pre-modern times when infant mortality rate was very high. Taisho, Vol. 14, No. 555b. The English translation can be found in Diana Y. Paul, Women in Buddhism: Images of the Feminine in the Mahayana Tradition, 2nd edition (Berkeley, California: University of California Press, 1985), 68-70. From a Buddhist point of view, motherhood is necessarily filled with suffering due to the mother's strong attachment to her children. See Paul, "The Mother," in Women in Buddhism, 60-7.
- 17 Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 304.18 *Ibid.*, 295.
- 19 Jack T. Trevors and Milton H. Saier, Jr., "UN Climate Change Conference, Copenhagen 2009: Whatever Works?" *Water Air Soil Pollut* 207 (2010): 1.
- 20 *Ibid.*, 1. In an earlier article Trevors put the number at 75 million people per year. See Jack T. Trevors, "Total Abuse of the Earth: Human Overpopulation and Climate Change," *Water Air Soil Pollut* 205 (2010 Suppl 1): S113.
- 21 Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 292. Gross further notes that "The tragedy of pronatalism is that although excessive populations could be cut quite quickly by voluntary means, lacking those, they probably will be cut by involuntary means involving great suffering—diseases, violence, and starvation." *Ibid.*, 294; Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," 110; Gross, "Interdependence and Detachment," 90.
- 22 Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," 118; Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 304.
- 23 Gross, "Interdependence and Detachment," 82.
- 24 United Nations Development Programme, *Human Development Report 2007/2008: Fighting Climate Change: Human Solidarity in a Divided World* (http://hdr.undp.org/en/media/hdr\_20072008\_en\_complete.pdf), 43-4. See also Rebecca Todd Peters, *In Search of the Good Life: The Ethics of Globalization* (New York and London: Continuum, 2004), 114-5.
- 25 UNDP *Human Development Report 2007/2008*, 25-31 and 73-89.
- 26 Gross, "Interdependence and Detachment," 82.
- 27 UNDP Human Development Report 2007/2008, 81-2.
- 28 Ibid., pp. 81-2 and 76-7.
- 29 Ibid., 86.
- 30 Trevors and Saier "UN Climate Change Conference, Copenhagen 2009: Whatever Works?" 2; Lancaster, "Buddhism and Ecology," pp. 12-3.
- 31 Gross, "Buddhist Resources for Issues of Population, Consumption, and the Environment," 293.
- 32 Ibid., 293; also Gross, "Buddhist Values for Overcoming Pro-natalism and Consumerism," 109.
- 33 For examples, see Stanley, Loy, and Gyurme Dorje, eds., A Buddhist Response to the Climate Emergency; Stephanie Kaza, ed., Hooked!: Buddhist Writings on Greed, Desire, and the Urge to Consume (Boston,

Massachusetts: Shambhala, 2005); Sulak Sivaraksa, *Conflict, Culture, Change: Engaged Buddhism in a Globalized World* (Boston, Massachusetts: Wisdom Publications, 2005); Badiner, ed., *Dharma Gaia*.

Bhiksuni Chuehmen

กนส่วนใหญ่รู้ว่าเมตตาคืออะไรและคนส่วนมากกำลังฝึกเจริญเมตตา เมื่อได้รับรู้ว่ามีคนกำลังตกทุกข์ได้ขาก ประสบ ความลำบากขากเข็ญหรือแม้แต่เจ็บป่วย หลายคนจะรู้สึกเห็นอกเห็นใจ และรู้สึกเสียใจแทนพวกเขา อีกทั้งยังต้องการ จะให้ความช่วยเหลือพวกเขาด้วยวิธีใดวิธีหนึ่ง กรณีที่เห็นได้ชัดเป็นพิเศษก็คือเวลาที่สื่อรายงานเกี่ขวกับภัยพิบัติที่ เกิดขึ้นในโลก ผู้คนจำนวนมากจะสนองตอบอย่างกระตือรือร้นเพื่อช่วยเหลือและร่วมกันบริจาคด้วยความเอื้อเพื่อ ทว่า คำถามก็คือจะมีสักกี่คนที่จะมีความเข้าใจอย่างลึกซึ้งและมีความเพียรอย่างแท้จริง ตัวอย่างเช่นเมื่อพ่อแม่ตามใจลูกของ ตนเองมากเกินความพอดีด้วยการให้มากเกินไป สิ่งนี้เรียกว่าเป็นความเมตตาด้วยหรือไม่ สองสามเดือนก่อนมีรัฐมนตรี กระทรวงยุติธรรมได้หวันที่เพิ่งได้รับการแต่งตั้งหมาดๆได้พิพากษาความตายให้กับคน 5 คนที่กระทำความผิดขึ้น อุกฤษณ์ หลังจากนั้น ก็มีนักสิทธิมนุษยชนบางกลุ่มจากประเทศตะวันตกออกมาแสดงปฏิกริยาอย่างท่วมท้นเพื่อ ประฉามการพิพากษาครั้งนี้ ประเด็นก็คือนักสิทธิมนุษยชนกลุ่มนี้กำลังมีเมตตาหรือว่ากำลังทำเป็นมองไม่เห็น พฤติกรรมการกระทำผิดต่อผู้อื่นของคนเหล่านั้น ถึงแม้ว่าความเมตตาจะมีความสำคัญ แต่ถ้าปราสจากมาตรการสร้าง ความเข้าใจทางปัญญาร่วมกัน ผลสะท้อนในเชิงลบก็มักเกิดขึ้นตามมา นอกจากความพยาขามอย่างแรงกล้าที่จะ ช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยากแล้ว เรายังมองเห็นทุกข์ที่เกิดขึ้นกับบรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายด้วยหรือไม่

ในบทความนี้ ข้าพเจ้าต้องการที่จะเจาะลึกถึงรูปแบบอันหลากหลายของเมตตาที่เราต้องพบเจอใน ชีวิตประจำวัน แต่หลังจากเหตุการณ์แผ่นดินใหวและสึนามิที่เกิดขึ้นในประเทสญี่ปุ่นเมื่อวันที่ 11 มีนาคมที่ผ่านมา ข้าพเจ้ารู้สึกว่าความเมตตาต่อธรรมชาติก็เป็นเรื่องที่สำคัญมากเช่นกัน เมื่อไม่กี่ปีที่ผ่านมา ภาวะโลกร้อนได้ปรากฏให้ เห็นเด่นชัดมากขึ้น ในขณะที่ภัยพิบัติทางธรรมชาติที่ส่งผลให้เกิดการทำลายล้างอย่างใหญ่หลวง อันเป็นผลสืบเนื่อง จากการกระทำกรรมที่สั่งสมต่อเนื่องกันมาของพวกเราที่มีต่อแผ่นดินมาตุภูมิ ได้เกิดขึ้นในส่วนต่างๆของโลกซ้ำแล้วซ้ำ เล่า รายงานจาก IPCC (UN Intergovernmental Panel on Climate Change หรือคณะกรรมาธิการระหว่างรัฐบาลว่าด้วย การเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาสของสหประชาชาติ) ในเดือนพฤสจิกายนปี ค.ส. 2007 ระบุชัดว่าภาวะโลกร้อนที่ เกิดขึ้นในระยะ 50 ปีที่ผ่านมานี้ เกิดจากฝีมือของมนุษย์ทั้งสิ้น มนุษย์ที่อ้างว่าตนเองเป็นสิ่งมีชีวิตที่ฉลาดที่สุดกลับ กลายเป็นผู้สร้างเหตุปัจจัยในการทำลายล้างไปทั่วโลกอย่างน่าเสร้าสลดใจนัก

ขณะนี้เรากำลังเผชิญอยู่กับสิ่งแวคล้อมทางธรรมชาติที่ถูกทำลายลงและระบบนิเวศน์ที่ขาคสมคุลย์บนพื้น พิภพที่เต็มไปด้วยบาดแผล แล้วมนุษยชาติที่ปราศจากความเมตตาต่อการกระทำของตนเองจะรักษาโลกไว้ได้อย่างไร ผืนดิน ภูเขา แม่น้ำ ป่าไม้ หยาคน้ำค้างและสิ่งแวคล้อมทางสังคม ล้วนแต่มีส่วนสำคัญอย่างมากต่อการคำรงไว้ซึ่งความ อยู่รอคของพวกเราและของคนรุ่นต่อไปในอนาคต ในบทความนี้ ข้าพเจ้าต้องการที่จะกระตุ้นให้พวกเราแสดงความ ห่วงใยและเมตตาในการกระทำของพวกเราที่มีต่อสิ่งไม่มีชีวิตทั้งหลายบนผืนโลก เนื่องจากเรามีหน้าที่รับผิดชอบต่อ บาดแผลของผืนพิภพบี้

## เมตตาในพระพุทธศาสนา

ทุกครั้งที่มีการกล่าวถึงพระพุทธศาสนา เราก็จะนึกถึงคำว่าเมตตาอยู่เสมอ องค์ดาใลลามะกล่าวว่า "ถ้าท่าน ต้องการให้ผู้อื่นมีความสุข ให้ฝึกเจริญเมตตา ถ้าคุณต้องการมีความสุข ให้ฝึกเจริญเมตตา สิ่งนี้มิได้มีประโยชน์ต่อ ชีวิตประจำวันของเราเท่านั้น แต่ยังมีประโยชน์ต่อสังคมมนุษยชาติทั้งมวลด้วย" ท่านอาจารย์ Hsing Yun ผู้ก่อตั้ง Fo Guang Shan Buddhist Order และ Buddha's Light International Association ได้เปรียบเทียบความเมตตาเอาไว้ว่า "เมตตาเปรียบเสมือนมุกแท้ที่ทำให้มโนทัสน์ของเราแจ่มชัด ส่องสกาวผ่านภาพลวงตา เปลี่ยนความซับซ้อนสู่ความ เรียบง่าย และเปลี่ยนความยุ่งเหยิงสู่ความสงบ....เมตตานำความหวังมาสู่อนาคตของเรา.....เมตตาเป็นแหล่งพลังงานที่ ไม่มีวันหมดสิ้นซึ่งจะทำทุกสรรพสิ่งในโลกนี้มีชีวิต เมตตาคือสิ่งที่ทำให้ชีวิตมีคณค่าที่จะดำรงอยู่ต่อไป...." 1

การได้อ่านทัศนะเกี่ยวกับความเมตตาผ่านผู้นำชาวพุทธผู้ยิ่งใหญ่ทั้งสองท่าน ทำให้เราเข้าใจได้อย่างง่ายคาย ด้วยคำพูดกว้างๆว่ามุมมองของชาวพุทธเกี่ยวกับความเมตตานั้นเป็นมากกว่าการแบ่งปันให้คนยากจนหรือการให้ สวัสดิการทางสังคมแก่คนตกงาน หรือเป็นแรงบันดาลใจในการช่วยเหลือคนที่กำลังตกทุกข์ได้ยาก เพราะความเมตตา ยังแสดงออกในรูปแบบของปัญญาและความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับทุกสิ่งทุกอย่าง การที่มนุมย์จะอยู่บนโลกนี้ได้ เราย่อมต้องการผืนดินเพื่อให้เรายืนหยัดอยู่ได้ นอกจากนั้น เรายังต้องการแสงแดด อากาส และน้ำเพื่อความอยู่รอด ความอยู่รอดของมนุมยชาติจึงไม่สามารถแยกออกจากธาตุทั้งสี่ก็อดิน น้ำ ไฟ และลม ได้ สรรพสัตว์ล้วนสัมพันธ์อิง แอบด้วยการอาศัยกันและกันในการมีขึ้น เรามีชีวิตอย่างพึ่งพาอาศัยอยู่กับผู้คนและสิ่งต่างๆทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิตดุจ ครอบครัวเดียวกัน พระอาทิตย์ ควงจันทร์ ควงดาวบนท้องฟ้าต่างทอแสงรัศมีไปทั่วโดยปราสจากการแบ่งแยก ภูเขา และหุบเขาลึก ทั้งสูงและต่ำ ทั้งที่ยาวไกลไร้ขีดจำกัด รวมถึงสรรพสัตว์ที่หายากและแปลกประหลาดทั้งมวล ไม่ว่าจะ เผ่าพันธุ์ใดก็ตาม ล้วนแล้วแต่พึ่งพิงซึ่งกันและกัน หลักปฏิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนากล่าวว่าทุกสิ่งในโลกนี้ล้วน มีเหตุปัจจัยและเงื่อนไขในการดำรงอยู่ ดังนั้น จักรวาลนี้จึงเป็นระบบที่มีบูรณภาพในการดำรงอยู่รวมกันที่สมบูรณ์ แบบที่สุด จนกล่าวได้ว่าทุกสรรพสัตว์ไม่ว่าจะเป็นสิ่งมีชีวิตหรือไม่มีชีวิตก็ตาม ล้วนมีธรรมชาติของพุทธอยู่ในตัว

สำหรับพุทธสาสนานิกายมหายาน หลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ใต้ด้นโพธิ์ พระองค์ได้ประกาศตนเป็น พระพุทธเจ้า หลักคำสอนของพุทธสาสนาเรื่องความเท่าเทียมมองว่าสรรพสัตว์ทั้งหลายล้วนเท่าเทียมกัน และไม่ เพียงแต่มนุษย์หรือสัตว์เท่านั้นที่สมควรได้รับความรักความเอาใจใส่ หากหมายรวมถึงภูเขา แม่น้ำ ผืนดินอันยิ่งใหญ่ก็ ต้องได้รับการปกป้องเช่นกัน ในพระสูตรสัทธาปะริบุตรพระโพธิสัตว์ (Sutra of Sadaparibhuta Bodhisattva) กล่าว ว่าพระโพธิสัตว์องค์นี้ไม่ยอมทิ้งของเสียหรือขยะโดยไม่เลือก เนื่องจากไม่ต้องการทำให้เกิดมลภาวะในดิน พระองค์ ทรงใช้คำพูดทุกคำอย่างระมัดระวังเพื่อไม่ให้ดินตกใจกลัว พระองค์เดินด้วยความระมัดระวังทุกย่างก้าวเพราะเกรงว่า จะทำให้ดินบาดเจ็บ ความใส่ใจในเรื่องสิ่งแวดล้อมของพระสัทธาปะริบุตรโพธิสัตว์ได้แสดงให้เห็นถึงความเมตตา และความห่วงใยที่พระองค์ทรงมีต่อทุกๆสิ่ง

พุทธศาสนามิได้เพียงเน้นย้ำถึงเรื่องของการปฏิบัติต่อมนุษย์ด้วยความเมตตาเท่านั้น หากแต่ยังสอนให้เรา ปลูกฝังความเมตตาต่อแผ่นดินถิ่นอาศัยและห้วงมหาสมุทรอันกว้างใหญ่ไพศาลอีกด้วย ศีลข้อห้ามที่ไม่ให้ฆ่าสัตว์นั้น ในคำจำกัดความที่กว้างที่สุดยังหมายรวมถึงการไม่ตัดไม้ทำลายป่า ส่วนข้อห้ามลักทรัพย์ยังหมายรวมถึงการไม่ลักลอบ ตัดไม่ทำลายป่าอย่างผิดกฎหมายอีกด้วย

### โลกที่เต็มไปด้วยบาดแผล

วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีใค้สนองความต้องการและสร้างความพึงพอใจให้กับมนุษย์ แต่ความต้องการที่ เกินความพอดีของวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีใค้ทำให้เกิดการใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างสุดโต่ง จนกลายเป็นการ ทำลายโลกในท้ายที่สุด แม้ว่ามนุษย์จะเผชิญกับภัยพิบัติและหายนะจากธรรมชาติมาตลอดประวัติศาสตร์ของ มนุษยชาติ แต่สถาณการณ์ตอนนี้กำลังอยู่ในขั้นวิกฤต เหตุการณ์แผ่นดินใหว สึนามิ น้ำท่วม ภัยแล้ง พายุเฮอริเคน ไฟ ป่า พายุและดินถล่มที่ทวีความรุนแรงกำลังเกิดบ่อยมากขึ้นไปทุกที ธารน้ำแข็งและชั้นน้ำแข็งที่ไม่เคยละลายก็กำลัง ละลาย ภาวะแห้งแล้งและน้ำท่วมได้เข้าจู่โจมมนุษยชาติและระบบนิเวศน์วิทยา เหตุการณ์เหล่านี้กำลังส่งสัญญาณว่า โลกกำลังได้รับบาดเจ็บและร้องให้เพื่อบอกว่า "ฉันกำลังป่วยหนัก"

ก่อนหน้านี้มนุษย์ตัดต้นไม้เพื่อเป็นที่พักอาศัยหรือหุงหาอาหารเพื่อการคำรงชีพ แต่ปัจจุบันการตัดไม้ทำลาย ป่าจำนวนมากและผิดกฎหมายได้กลายเป็นประเด็นทางสังคมการเมืองและการพาณิชย์ไปแล้ว อันเป็นผลสืบ เนื่องมาจากลัทธิบริโภคนิยมจนเกินความพอดี "ครั้งหนึ่ง ผืนป่าเคยปกคลุมบริเวณครึ่งหนึ่งของผืนดินบนโลก แต่ ปัจจุบันกลับเหลือไม่ถึง 1 ใน 10 การตัดและเผาต้นไม้เป็นการปล่อยก๊าซคาร์บอนไดออกไซค์ออกมา การถอนเอา ต้นไม้ออกจากพื้นที่ปกคลุมผืนดิน ทำให้ดินปล่อยก๊าซคาร์บอนไดออกไซค์ออกมาอีก หรือบางทีอาจรวมไปถึงก๊าซ มีเธนค้วย ซึ่งมีอันตรายมากยิ่งขึ้นไปอีก การทำลายป่าไม้ถือเป็นการทำลายสภาพภูมิอากาสมากขึ้นถึงสองเท่าตัว เพราะไม่เพียงแต่จะทำให้การเก็บกักคาร์บอนต้องสูญเสียไปและแถมยังไม่ทำให้ได้อะไรกลับคืนมา แต่ยังเป็นการสร้าง ก๊าซเรือนกระจกให้เพิ่มมากขึ้นอีกด้วย 4

การปล่อยก๊าซการ์บอนไดออกไซด์และก๊าซมีเธนที่มีผลมาจากกิจกรรมของมนุษย์ อย่างเช่นเครื่องใช้ในบ้าน เครื่องปรับอากาส อุตสาหกรรม การขนส่ง ก๊าซจากการเกษตรและสถานีพลังงาน ก็เป็นอีกสาเหตุหนึ่งของปัญหาภาวะ โลกร้อนด้วยเช่นกัน เมื่อถูคูร้อนปีที่แล้ว (ค.ศ. 2010) ความร้อนและภัยแล้งอย่างรุนแรงในประเทศรัสเซียทำให้เกิดไฟ ป่าในที่ต่างๆกันถึง 550 แห่ง ส่งผลให้การ์บอนโมนอกไซด์ขึ้นไปอยู่สูงกว่าระดับที่ไม่เป็นผลดีต่อสุขภาพสองถึงสาม เท่าตัว จากข้อมูลของกรมสุขภาพมอสโกวระบุว่าโรกลมแดดและโรกที่เกิดจากสภาพอากาศเป็นพิษ ทำให้มีจำนวนคน ตายเพิ่มจากประมาณ 360 คนเป็น 700 คนต่อวัน ภาพจากดาวเทียมขององค์การนาซ่าแสดงให้เห็นร่องรอยของการตัดไม้เป็นบริเวณกว้างในภูมิภากทั้งบริเวณรอบๆและทางตอนใต้ของกรุงมอสโกว จนทำให้อุณหภูมิของผืนหน้าดินสูงขึ้น ถึง 12 องศาเซลเซียส ซึ่งนับว่าสูงกว่าอุณหภูมิโดยเฉลี่ยในช่วงระยะเวลาเดียวกันของปี ค.ศ. 2000 ถึงปีค.ศ. 2008

การจับปลามากเกินไปได้ก่อให้เกิดการลดปริมาณของสิ่งมีชีวิตในห้วงมหาสมุทร ปลาขนาดใหญ่ที่กินสัตว์ อื่นเป็นอาหารประมาณ 90 เปอร์เซ็นต์ก็สูญพันธุ์ไปหมดแล้ว ส่งผลให้เกิดปัญหาใหญ่สองประการ ประการแรก เรา กำลังสูญเสียสิ่งมีชีวิตหลายสายพันธุ์พร้อมๆกับสูญเสียระบบนิเวศน์ทั้งระบบ ซึ่งส่งผลให้เกิดภาวะกดดันต่อเอกภาพ ของระบบนิเวศน์ในมหาสมุทรตามมา ซึ่งตอนนี้กำลังมีความเสี่ยงที่จะล่มสลายได้ ประการที่สอง เรากำลังเผชิญกับ ความเสี่ยงต่อการสูญเสียแหล่งอาหารที่มีคุณค่าต่อการดำรงชีพของมนุษย์ทั้งในทางสังคม เสรษฐกิจและการกินอยู่ 5

สิ่งเหล่านี้เป็นเพียงตัวอย่างเล็กๆน้อยๆเกี่ยวกับปัญหาสิ่งแวดล้อมที่มนุษยชาติกำลังเผชิญอยู่ในปัจจุบัน มีกำ ทำนายถึงวันสิ้นโลกว่าจะเกิดขึ้นในปีค.ศ. 2012 แล้วมันจะเกิดขึ้นจริงหรือเปล่า พุทธศาสนาเชื่อว่าทุกสรรพสัตว์จะด้อง ผ่านวงจรของการเกิด แก่ เจ็บและตาย ความกิดที่เกิดขึ้นในจิตใจก็ต้องผ่านกระบวนการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ เปลี่ยนแปลงและ คับไป อากาศก็ต้องเปลี่ยนแปลงไปตามฤดูกาลจากฤดูใบไม้ผลิ ฤดูร้อน ฤดูใบไม้ร่วง และฤดูหนาว ในขณะที่โลกก็ ต้องผ่านขั้นตอนของการก่อกำเนิด การคงอยู่ การเสื่อมสลายและการดับสูญ คังนั้น จุดจบของโลกจะต้องเกิดขึ้นใน วันใดวันหนึ่งอย่างแน่นอน ทว่า ในมุมมองเกี่ยวกับเวลาในพระพุทธศาสนา "จุดจบของธรรมะ" ยังอยู่อีกห่างไกลนับ

พันๆปี อาจมีภัยธรรมชาติอันเกิดจากแผ่นดินใหว อุกทกภัย อักคีภัยและวาตภัย แต่ตราบใดที่เราสร้างแต่สภาวะที่ ถูกต้อง รักและทะนุถนอมสิ่งดึงามที่เรามีอยู่ สะสมบุญและประกอบกรรมดี และดูแลโลกใบนี้ เราก็จะสามารถยึดชะตา ของโลกเราได้ อนาคตของโลกใบนี้ย่อมขึ้นอยู่กับพฤติกรรมของมนุษย์ จงทำทุกสิ่งทุกอย่างในโลกตามหลักอิทัปปัจจย ตาอันเป็นหลักของเหตุและผล

## เรามีหน้าที่รับผิดชอบ

เมื่อปีค.ศ. 1853 ชนพื้นเมืองอเมริกันคนหนึ่งที่รู้จักกันในนาม Chief Seattle ได้กล่าวไว้ตอนที่รัฐบาลอเมริกัน ประกาศความต้องการที่จะซื้อดินแคนของชนเผ่าสำหรับผู้ตั้งถิ่นฐานใหม่ว่า

ท่านจะสอนลูกหลานของท่านเหมือนที่เราสอนลูกหลานเราหรือไม่ว่าแผ่นดินนี้คือมารดาของเรา ไม่ว่าสิ่งใด บังเกิดขึ้นกับแผ่นดิน สิ่งนั้นก็ย่อมจะบังเกิดขึ้นกับบุตรของแผ่นดินเช่นกัน สิ่งที่พวกเราทราบก็คือแผ่นดิน ไม่ได้เป็นของมนุษย์ และมนุษย์ก็ไม่ได้เป็นของแผ่นดิน ทุกสรรพสิ่งล้วนเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันดุจสายเลือดที่ หลอมรวมพวกเราเป็นหนึ่งเดียว มนุษย์มิได้เป็นผู้ถักทอสายใยชีวิตขึ้นมา เขาเพียงแต่ผูกโยงมันเข้าด้วยกัน สิ่งใดก็ตามที่มนุษย์กระทำต่อสายใยนั้น ก็เท่ากับเขาได้กระทำสิ่งนั้นต่อตัวเขาเอง

อย่างไรก็ตาม จริยธรรมด้านสิ่งแวคล้อมดังกล่าวดูจะไม่เป็นที่รู้จักมักกุ้นกันในยุคนี้ เนื่องจากภาวะโลกร้อน ที่เกิดขึ้นมาในช่วง 50 ปีที่ผ่านมาล้วนเกิดจากน้ำมือมนุษย์ทั้งสิ้น

ตอนนี้เราได้ตระหนักแล้วว่าโลกกำลังเต็มไปด้วยบาดแผล ดังนั้น ปัญหาเร่งค่วนก็คือการที่มนุษยชาติจะต้อง ดื่นขึ้นมา โลกที่เราอาศัยอยู่คือจักรวาลที่คำรงอยู่ได้ด้วยตนเองท่ามกลางพื้นที่อันกว้างใหญ่ไพศาล ทุกสิ่งทุกอย่างใน โลกนี้ล้วนมีชีวิต เราไม่ควรจะดูแลแต่ชีวิตของตนเองเพียงอย่างเดียว แต่เราต้องดูแลรักษาชีวิตของผู้อื่นด้วย ไม่ว่าจะ เป็นสิ่งที่มีชีวิตหรือไม่มีชีวิตก็ตาม เราต้องยินดีในเหตุและเงื่อนไขแห่งชาติภพของเรา และ "เป็นหนึ่งเดียวกับ" และ "อยู่ร่วมกับ" ทุกสรรพสิ่ง หลายคนอาจจะยังรู้สึกกังขาและกล่าวว่า "เราทำอะไรไม่ได้มากนักหรอก" หรือรู้สึกว่า ตัวเองไม่มีความสามารถที่จะปกป้องการทำลายล้างอันใหญ่หลวงที่เกิดจากการทิ้งสารพิษโดยไม่เลือก การทิ้งวัสดุของ เสียทางชีวการแพทย์ และการผลิตพลังงานนิวเคลียร์ สิ่งเหล่านี้อาจจะถูก แต่ทว่าเรากำลังมีส่วนร่วมในทางอ้อมต่อ กระบวนการผลิตดังกล่าว นอกจากนั้น ยังมีความขัดแย้งระหว่างการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมและความต้องการของมนุษย์ ในการมีชีวิตเชิงวัตถุที่หรูหรามากขึ้น คนส่วนใหญ่ยังคงให้ความสำคัญกับความสะดวกสบายทางร่างกายเหนือสิ่งอื่น ใด จึงทำให้เกิดการบริโภควัตถุเพิ่มมากขึ้นเรื่อยๆ ไม่ว่าจะเป็นการปรับปรุงสภาพความเป็นอยู่ (ด้วยผู้ทำความเย็นหรือ เครื่องปรับอากาศ ก) การคมนาคมที่สะดวกขึ้น (หลายครอบครัวมีพาหนะจำนวนมากต่อบ้านหนึ่งหลัง) และการบริโภค เกินความพอดีเพื่อสนองต่อผัสสะต่างๆ (การกินเนื้อสัตว์และเนื้อปลามากเกินไป การใช้ชีวิตหรูหราฟุมเฟือย การทิ้งขยะไม่เลือก ฯลฯ) ดังนั้น ปัญหาจึงไม่ได้อยู่ที่ว่าเราทำได้แค่ไหน แต่ที่สำคัญที่สุดก็คือเรามีจิตใจที่เข้มแข็งพอจะลด ความเป็นวัตอนิยมของตนเองลงได้หรือไม่ค่างหาก

### การเปลี่ยนทัศนคติและวิถีชีวิตของเรา

ความละ โมบ โลภมากและความเพิกเฉยของมนุษย์ส่งผลต่อสิ่งแวดล้อมทั้งทางตรงและทางอ้อม การที่จะ สามารถอนุรักษ์พระแม่ธรณีเอาไว้ได้นั้น พวกเราทุกคนจำเป็นต้องตระหนักรู้ด้วยตัวเองและฝึกการเจริญเมตตาใน ความหมายเชิงกว้างให้มากขึ้น เราจำเป็นต้องเปลี่ยนทัศนคติและรูปแบบชีวิต และเพื่อให้ตรงกับความต้องการทาง กายภาพ ก็ควรฝึกการบริโภคอย่างชาญฉลาด อย่างพอเพียงและพอใจ กุณค่าของชีวิตนั้นขึ้นอยู่กับความเมตตาและ ความกรุณาด้วยความรัก ในขณะที่ความหมายของชีวิตคือ การชื่นชมทะนุณนอม หากเราทะนุณนอมและดูแลสิ่งต่างๆ เป็นอย่างคื อายุขัยของการใช้ประโยชน์ของสิ่งนั้นย่อมมีระยะเวลาที่ยาวนานขึ้น เราต้องดูแลรับผิดชอบต่ออนาคตของ หมู่บ้านแห่งโลกใบนี้และเหตุปัจจัยในการดำรงอยู่สืบไปของคนรุ่นต่อไป มีหลายสิ่งที่เราสามารถทำได้ใน ชีวิตประจำวันโดยไม่ต้องลงแรงอะไรมากนัก ตัวอย่างเช่น แทนที่จะใช้จานกระคาษและภาชนะพลาสติกทิ้งได้ เราก็หัน มาใช้วัสดุที่นำกลับมาใช้ได้อีก เราสามารถใช้ถุงใส่ของของเราเอง ใช้กระคาษรีไซเคิล กระป้องอลูมิเนียม และขวด พลาสติก ส่งเสริมการปลูกต้นไม้และการอนุรักษ์แหล่งทรัพยากรอันรวมไปถึงไฟฟ้าและน้ำ

กฎแห่งธรรมชาติได้ถูกละเมิดเนื่องจากความกระหายจากการบริโภควัตถุที่มากเกินไปของมนุษย์ รวมไปถึง ความไม่เอาใจใส่และการเพิกเฉยต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม หากเรารู้จักพอใจกับการใช้ชีวิตสมถะ ยินดีกับสิ่งดีงามที่ ได้รับ และทะนุถนอมสิ่งต่างๆรอบตัวเราตลอดจนทรัพย์สินและชีวิตของเรา เราจะมีความสามารถมากขึ้นในการรักษา โลกใบนี้ เราทุกคนล้วนมีหน้าที่รับผิดชอบต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เมื่อเดือนมีนาคมปี ค.ศ. 1992 ในระหว่างการ ประชุมประจำปีของ BLIA General Conference ได้มีการผ่านญัตติเพื่อส่งเสริม "การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมและจิต วิญญาณ" ในระยะหลายปีที่ผ่านมานี้ สมาชิกของ BLIA และวัดจาก Fo Guang Shan ได้มีส่วนร่วมในกิจกรรมการปลูก ป่าหลายล้านต้น ผู้ที่อาศัยอยู่ในวัด Fo Guang Shanในเมืองต้าชู่ (ใกล้เมืองเกาสง) และสาขาต่างๆ ต่างก็มีส่วนช่วย ส่งเสริมเรื่องการนำขยะกลับมาใช้ใหม่ในชีวิตประจำวัน นอกจากนั้น หนึ่งในวัดสาขาของ Fo Guang Shan ยังเป็นที่รู้จักกันในนาม "วัดแห่งสิ่งแวดล้อม" เนื่องจากผู้ให้การสนับสนุนและอาสาสมัครได้ก่อตั้งกองทุนเพื่อสร้างวัดโดย การรวบรวมวัสดุที่ถูกทิ้งและนำกลับมาใช้ใหม่ ขยะก็ไม่ได้เป็นสิ่งที่ไม่ดีเสมอไป การนำขยะกลับมาใช้สามารถ สร้างสรรค์ชีวิตใหม่ที่บมาได้

# รักษาผืนดินเพื่อลูกหลานด้วยความรัก

ทุกสรรพสัตว์ล้วนพึ่งพาอาศัยโลกเพื่อความอยู่รอด โลกจึงเป็นบ้านของมนุษยชาติ โลกได้ปกป้องชีวิตเรา และได้มอบแหล่งทรัพยากรเพื่อให้เราดำรงชีวิตอยู่ได้ หากปราสจากโลกเสียแล้ว มนุษยชาติและสิ่งมีชีวิตทั้งหลายจะ ไปอยู่ที่ไหน ดังนั้น เมื่อโลกต้องเผชิญกับการหายนะ พวกเราในฐานะ "เจ้า" แห่งการสร้างสรรค์สรรพสิ่งขึ้นมาในโลก ใบนี้ ก็ต้องเป็นคนแรกที่ออกมาปกป้องสิ่งแวดล้อมด้วยการให้ความเอาใจใส่ดูแลชีวิตสัตว์ป่าและธรรมชาติ ไม่ฆ่าอย่าง ไม่คิดคำนึง ฝึกฝนการพิทักษ์สิ่งแวดล้อมอย่างมีประสิทธิภาพ ปลูกต้นไม้ ป้องกันการตัดไม้ทำลายป่าที่มากเกินความ พอดี ปกป้องแหล่งน้ำ ทิ้งขยะในที่ๆ สมควร ใช้ของด้วยความมัธยัสถ์และนำของกลับมาใช้ใหม่

ดังกำกล่าวของ Chief Seattle ที่ว่า "ในเมื่อเราเป็นส่วนหนึ่งของแผ่นดิน ท่านก็ย่อมเป็นส่วนหนึ่งของแผ่นดิน ด้วยเช่นกัน แผ่นดินนี้มีค่าต่อเรามากมายนัก และมันก็มีค่าต่อท่านเช่นเดียวกัน สิ่งหนึ่งที่เราทราบก็คือมีพระเจ้าอยู่เพียง องค์เดียวเท่านั้น ไม่มีผู้ใด ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ผิวแดงหรือมนุษย์ผิวขาวจะสามารถแบ่งแยกออกจากกันได้ เราล้วนเป็นพี่ น้องกัน"

ในการประชุมชาวพุทธแห่งนี้ ขอเชิญชวนพวกเรา ในฐานะสตรีผู้มีจิตวิญญาณทั้งหลายให้ช่วยกันแจ้งบอก และเป็นแรงบันดาลใจให้กับผู้อื่นในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมและจิตวิญญาณ "ทะนุถนอมสิ่งที่เราต้องนำมาเลี้ยงและ ห่อหุ้มร่างกาย ไม่ใช่เพราะว่ามันคือโภคทรัพย์ของเรา แต่เพราะสิ่งเหล่านี้คือ สิ่งที่ธรรมชาติกรุณามอบให้เรา" <sup>8</sup>

### เชิงอรรถ

7 The UN has declared 2011 the International Year of Forests to better protect the planet's lungs. Forests regulate the air we breathe, the water we drink, and the climate that shapes our lives. Forests also provide more than one in six humans with a living as part of a 270 billion dollar-a-year industry. By protecting trees we also protect ourselves. (Allianz Knowledge website)

8 Environmental and Spiritual Preservation, by Venerable Master Hsing Yun.

<sup>1</sup> The Buddhist Perspective of Compassion, by Venerable Master Hsing Yun

<sup>2 &</sup>quot;Everything on earth possesses Buddha nature" and "sentient and non-sentient beings are integrated with wisdom."

<sup>3</sup> Taisho Canon Vol. 3, No. 174.

<sup>4</sup> Extracted from the Allianz Knowledge website.

<sup>5</sup> Over-fishing – a global disaster website – Pepijn Koster.

<sup>6</sup> Green-house gas emissions by air-conditioning and freezers, carbon dioxide emitted by vehicles have been the main causes of global warming.

Susan Su-chen Wu

# คำนำในการแปล เพื่อทำความเข้าใจเบื้องต้นก่อนเข้าสู่เนื้อหา

คำสอนหลักในพระพุทธศาสนานิกายมหายาน ได้กล่าวถึงการที่มนุษย์ทุกคนมีสิทธิและมีความสามารถที่จะ บำเพ็ญบารมีเป็นพระโพธิสัตว์ และสามารถตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้ หากฝึกฝนชำระจิตใจจนบริสุทธิ์ผุดผ่องด้วย เมตตาบารมี พระโพธิสัตว์ของฝ่ายมหายานจึงมีมากมาย แม้พระพุทธเจ้าก็มีปริมาณที่ไม่อาจกาดคำนวณได้ และพระ โพธิสัตว์ทุกองค์ย่อมโปรดสรรพสัตว์เช่นเดียวกับจริยาของพระพุทธเจ้า คำสอนของพระโพธิสัตว์จึงมีน้ำหนักเท่ากับ พระไตรปิฎก ในพุทธศาสนามหายานจึงมีคัมภีร์สำคัญๆ ระดับเดียวกับพระไตรปิฎกเพิ่มขึ้นเป็นอันมาก เพื่อให้ เหมาะสมกับจริตและอินทรีย์ของสรรพสัตว์แต่ละจำพวก อีกทั้งเพื่อเป็นกุศโลบายในการสั่งสอนพุทธธรรม ทั้งนี้ก็เพื่อ เจตจำนงจะเกื้อกูลสรรพชีวิตทั้งมวลให้ถึงพุทธรรมและบรรลุความหลุดพ้นจากสังสารวัฏ

## หลักการพื้นฐานนิเวศวิทยาแนวลึก

- ทุกชีวิตมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน
- 2. นิเวศวิทยาแนวลึกมีทัศนะการมองที่ไปพ้นหลักตรรกะ " เหตุผล ซึ่งหมายถึงการมองสัมพันธภาพระหว่างสรรพ สิ่งในระดับที่ลึกซึ้งกว่าการมองในระดับที่ผิวเผินภายนอก
- สรรพชีวิตมีความสัมพันธ์ในลักษณะที่เป็นเครือข่ายในแนวระนาบ ทุกชีวิตมีสิทธิ์ที่จะคำรงอยู่และเติบโต มี ความสำคัญหรือคุณค่าภายในตัวเอง เราไม่อาจบอกได้ว่าสิ่งหนึ่งจะเหนือกว่าอีกสิ่งหนึ่งได้ เพราะทุกสิ่งทุกอย่าง ต่างมีความงดงามและมีคุณค่าภายใน ดังนั้นการแทรกแซงต่อธรรมชาติ จะต้องเกิดขึ้นในลักษณะที่มุ่ง ตอบสนองความต้องการที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตอยู่จริงๆ
- เราเบียดเบียน ทำลายธรรมชาติกันมากเกิน ไป และจะต้องหยุดยั้ง
- 5. ระบบคุณค่าทั้งสำหรับบุคคลและสังคมเป็นพื้นฐานของนิเวศวิทยาแนวลึก ซึ่งได้แก่
  - การตระหนักรู้ถึงคุณค่าภายในของทุกสรรพสิ่ง
  - การเคารพสิทธิของสิ่งมีชีวิตที่จะคำรงสภาพที่เป็นอยู่ได้
  - การเคารพสิทธิของสิ่งมีชีวิตอื่นๆ ที่จะเติบโตและงอกงามได้
  - การมุ่งรักษาความหลากหลาย

จิตสำนึกตระหนักรู้ : จิตสำนึกด้านนิเวศวิทยา ในลังกาวตารสูตร พุทธศาสนามหายาน Susan Su-chen Wu

#### บทความ

ปัจจุบัน นักวิชาการด้านสิ่งแวดล้อมได้ให้ความสำคัญกับสาสนาต่างๆมากขึ้น ด้วยถือว่า สาสนาสามารถที่จะมีอิทธิพล ต่อการเปลี่ยนทัสนกติของผู้คนในการทำงานเพื่อสิ่งแวดล้อมได้ ในบทความของ เควิท ออร์ตัน เขาได้ให้ความเห็นว่า ความเชื่อในด้านสาสนา สามารถที่จะช่วยให้สังคมที่มีวัฒนธรรมแตกต่างหลากหลาย ให้เข้าใจในเรื่องผลกระทบด้าน สิ่งแวดล้อมได้ สาสนาจึงมีส่วนสำคัญอย่างมาก จนใครก็ตามที่ต้องการทำงานด้านระบบนิเวสวิทยาให้เกิดผลสำเร็จ จะต้องหันมาสนใจว่า ณ ถิ่นฐานหลักแหล่งบ้านเมืองนั้นๆ มีสาสนาใดคำรงอยู่ และสาสนาต่างๆเหล่านั้น กล่าวถึง ธรรมชาติในโลกนี้ไว้อย่างไร ผู้คนในแวดวงสาสนานั้นมีจุดขึ้นอย่างไร และชาวนิเวสวิทยา จะสามารถนำสิ่งที่สาสนา กล่าวไว้มาใช้ประโยชน์ได้อย่างไรบ้าง โดยที่ปัจจุบันนี้ ปัญหาด้านสิ่งแวดล้อมดูจะเป็นเรื่องที่ท้าทายมาก ข้าพเจ้าจึงมี ความประสงค์ที่จะนำเสนอแนวคิดที่เกี่ยวกับพุทธสาสนาในฐานะที่เป็นรูปแบบพื้นฐานที่เป็นสาสนาชั้นนำสาสนาหนึ่ง ของโลกที่สามารถช่วยการแก้ไขปัญหาวิกฤตการณ์นิเวสวิทยาของโลกได้ สาสนาพุทธ ได้กำหนดวิถีปฏิบัติ ซึ่งแสดง ให้เห็นความสัมพันธ์ของปัจเจกชน และโลก และระหว่างตัวคน กับธรรมชาติ ข้าพเจ้ารู้สึกต้องการความคิดเชิงบวก ใน การที่จะให้ความสัมพันธ์ระหว่างการทำงานในลักษณะของการพัฒนาจิต กับ การศึกษาผลของมันที่มีต่อการแก้ไข ปัญหาสิ่งแวดล้อม

ในคำสอนของพระพุทธศาสนา กล่าวถึงการทำงานด้านจิต การตระหนักรับรู้ในระดับจิตสำนึก และการรู้แจ้ง ในธรรม ที่ชี้ให้เห็นความแตกต่างอย่างสำคัญระหว่างประสบการณ์ความจริงของแต่ละบุคคล ซึ่งจะเกิดผลกระทบอย่าง ลึกซึ้งกับความรู้สึกที่ว่าเรามีส่วนเกี่ยวพันกับทางโลก แนวคำสอนนี้อาจทำให้เห็นว่า มีพุทธศาสนามหายานมีจุดยืนที่ สำคัญในการช่วยสนับสนุน งานทางนิเวศวิทยา เรื่องนี้ Brian Brown ได้ให้ความเห็นว่า ชาวโลกรับรู้ว่าพุทธนิกาย มหายาน เป็นศาสนาที่มีลัทธิประเพณีเก่าแก่ที่สามารถกล่าวได้เต็มปากว่า จิตสำนึกในการตระหนักรู้ของมนุษย์ เป็น จุดสูงสุดของการที่ตัวตนของเรา สะท้อนจิตวิญญาณของธรรมชาติ (ส่วนรวม)

ในพระสูตรถังกาวตาร ซึ่งเป็นพระสูตรเก่าแก่ถ้าดับแรกๆ และเป็นพระสูตรที่มีเนื้อหา อันทรงอิทธิพลต่อ พุทธสาสนานิกายมหายานเป็นอันมาก พระสูตรนี้ โด่งดังในฐานะที่เป็นรากฐานของสายพุทธมหายาน iii โดยที่มี สารัตถะที่ให้ความสำคัญต่อจิตสำนึกตระหนักรู้แต่เพียงอย่างเดียว (Consciousness –only school) iv ในแนวทางนี้ ได้ กล่าวถึง พระดำรัสของพระพุทธองค์ ตั้งแต่ในระยะเริ่มแรกที่สาสนาพุทธเข้ามาสู่สรีลังกา (ที่เดิมเรียกกันว่า ซีลอน) v ว่า จิตสำนึกตระหนักรู้ หมายถึง ปรากฏการณ์ ที่บุคคลรับรู้หรือเห็นว่าจริงนั้น เป็นการสร้างสรรค์ของจิตทั้งหมด สิ่งที่ เป็นโลกทางวัตถุ ที่ถูกรับรู้นั้น เป็นเพียงสิ่งที่จิตสำนึกของเราสร้างขึ้น แท้จริงแล้ว สิ่งเหล่านั้น วัตถุนั้นๆ ไม่มีอยู่ใน ความเป็นจริง เป็นเพียงแต่สิ่งที่จิตเท่านั้นได้สร้างขึ้นมา(Mind-only or Cittamatra) vi พระสูตรลังกาวตารนี้ ได้ให้คำ จำกัดความ ในช่วงต้นๆของการก่อตั้งแนวคิดของพุทธสาสนานิกายมหายาน เช่นเรื่องที่เกี่ยวกับธรรมะ ห้าประการ (The five dharmas) รูปแบบสามอย่างของการปรากฏ (the three types of being : Svabhava) อลายาจิต (alaya

consciousness) ศักยภาพในจิตที่ดื่นรู้สมบูรณ์แบบ (tathagata-garbha) การตระหนักรู้ในตนเอง (pratyatmaryajananagocara)หรือการรับรู้ภายในตนเอง (inner perception)

การขับเคลื่อนของนิเวศวิทยาแนวลึก กำลังสนใจในการคำเนินโครงการที่มีผลกระทบต่อการจัดระเบียบทาง สังคม ที่สอดกล้องกลมกลืนไปกับทรรศนะทางโลก ได้มีการพิจารณาเพื่อปรับใช้ มิติทางค้านจิตวิญูญาณ ใน กระบวนการเคลื่อนไหวพัฒนางานด้านสิ่งแวดล้อม นักนิเวศวิทยาแนวลึก ได้เรียกร้องให้มีการพัฒนาจิตสำนึกด้าน นิเวศวิทยา โดยการสร้างการเปลี่ยนแปลงระดับจิตสำนึกของมนุษย์ ซึ่งแต่เดิมแนวทางการพัฒนา จะเป็นการมุ่งเอา ประโยชน์เพื่อมวลมนุษย์ ถือเอามนุษย์เป็นจุดศูนย์กลาง (เป็นมนุษย์ที่เอาเปรียบผู้อื่น สัตว์อื่น หรือสิ่งมีชีวิตอื่นๆ : ผู้ แปล) ปรับเปลี่ยนเป็น แนวทางการขับเคลื่อนใหม่ เน้นที่ระบบปฏิสัมพันธ์ ระหว่าง สิ่งต่างๆบนโลกด้วยกันเอง และ ความสัมพันธ์ กับสิ่งอื่นๆ ที่คงอยู่ในจักรวาล และให้ทรรศนะว่ามนุษย์ควรที่จะปรับเปลี่ยนแนวโน้มจากการที่เคยเป็น พวกที่ทำทุกสิ่งทุกอย่างเพื่อเผ่าพันธุ์มนุษย์ (an anthropocentric perspective) มาเป็นพวกที่ให้ความสำคัญแก่ระบบ นิเวศวิทยา ( สรรพสัตว์ สรรพสิ่งคือสิ่งเดียวกัน ควรเคารพแบ่งปัน พึ่งพา ยึดโยง เกื้อกูลกัน : ผู้แปล) ทั้งนี้ เพื่อช่วยกัน แก้วิกฤตการณ์ด้านสิ่งแวดล้อมที่กำลังหนักหนาสาหัสอยู่ในปัจจุบัน

การตระหนักรับรู้ภายในตนเอง (Self-realization: pratyatmaryajnanagocara), ซึ่งเป็นแกนความคิดสำคัญ ของพระสูตรลังกาวตาร หมายความถึงการที่บุคคลได้พัฒนาญาณหยังรู้ในตนไปจนถึงขั้นเกิดจิดสำนึกที่ถึกถ้ำ นัก นิเวศวิทยาแนวถึกได้ก็อ้างว่า ทุกชีวิต มีศักยภาพที่จะพัฒนาไปสู่ การตระหนักรู้ในตนอย่างแท้จริง จนถึงจุดนี้ ซึ่งจะ เห็นได้ว่า แก่นกลางการปฏิบัติในระดับจิตวิญญาณของพระสูตรลังกาวตารตรงกับความเห็นของนักนิเวศวิทยาแนวถึก นี้ แต่ยังมีส่วนที่คลาดเคลื่อนแตกต่าง กันอยู่บ้าง ในรายงานนี้ ข้าพเจ้ามีจุดประสงค์ที่จะตรวจสอบ จิตวิญญาณทางด้านนิเวศ และการหยั่งรู้ในตน ที่สอนในสังกาวตารสูตรกับหลักการของนักนิเวศวิทยาแนวลึกซึ่งจะพิสูจน์ถึงอัจฉริยภาพ ทางภูมิปัญญาในด้านนิเวศวิทยาที่พระสูตรลังกาวตารสืบทอดมานั้น ตรงกับหลักวิชาการสมัยใหม่ของนักนิเวศวิทยา แนวลึก และทั้งสองแนวทางเป็นไปเพื่อตอบโจทย์การแก้ไขปัญหาวิกฤตการณ์ระบบนิเวศของโลก เนื่องมาจากการที่ ทั้งสองแนวทางได้กล่าวถึงสิ่งเดียวกันคือ จิตสำนึกภายในตน และจะนำไปถึบแนวทางของโลกในการที่จะพัฒนาการ ตระหนักรู้ปัญหาของนิเวศวิทยาด้วย ข้าพเจ้าหวังว่า จะทำให้เกิดความสนใจในหมู่สาธารณชนในส่วนที่เกี่ยวกับ ธรรมชาติ ของตนเอง จิต และสัมพันธภาพต่อกันเอง และปฏิสัมพันธ์ที่เรามีต่อโลก

จากการศึกษาพบว่า พุทธศาสนามหายานนิกายเซ็น ได้มีการพัฒนาเรื่องนี้ ไปก่อนข้างโดดเด่น มีพระสูตรที่ เกี่ยวกับเรื่องนี้ คือถังกาวตารสูตร ได้มีการแปล จากภาษาดั้งเดิมคือภาษาสันสกฤต ไปเป็นภาษาญี่ปุ่น โดย นัก อรรถาธิบายคนสำคัญของนิกายเซน คือท่าน ไดเซ็ทส์ เตอิทาโระ ซูซูกิ นอกจากนั้น ท่านยัง ได้แปลพระสูตรนี้ ไว้ เป็น ภาษาอังกฤษ อีกภาษาหนึ่งด้วย ข้าพเจ้าจะยึดถือเอาฉบับแปลภาษาอังกฤษ ไว้เป็นส่วนสำคัญในการเสนอรายงานการ วิจัยที่เป็นสารนิพนธ์ฉบับนี้

ในลังกาวตารสูตร จะถือว่าบุคคลสามารถบรรลุถึงระคับของการเป็นผู้หยั่งรู้ภายในตนได้นั้น บุคคลนั้น จะต้องพ้นจากการผูกพันเบื้องต้นจากการทำหน้าที่ของการรับรู้ ทั้งแปดอย่าง (The eight types of consciousness) อัน ได้แก่การรับรู้ทางทวาร คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ และอีกสองอย่างที่ไม่ได้กำหนดไว้ในฝ่ายเถรวาทคือการยึดมั่นถือ มั่นในอัตตาตัวตน : มนัสวิญญาณ (ซึ่งแปลจากภาษาสันสกฤต klistamanas ว่าเป็นจิตที่ว่องไวประหนึ่งเป็นลิง เป็น

การสั่งสมของกรรมอย่างหนึ่งจนกลายเป็นอุปสรรค ตัวขัด ศัตรู และยาพิษอันร้ายกาจ : ผู้แปล ) และประการสุดท้าย อาลยวิญญาณ : alayavijnana (เป็นจิตที่เป็นธาตุรู้" มีหน้าที่สามประการ คือหนึ่ง รู้เก็บหมายความถึง เป็นอยู่ ที่อาศัย ที่สะสมของพลังงานกรรม กรรมเก่าเก็บสัญญาณต่างไว้ในอาลยวิญญาณ ส่วนสิ่งที่ถูกเก็บ จะเรียกว่า พีชะ ซึ่งมี ความหมายว่างอกได้ นั่นคือการมีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ สอง รู้ก่อ หมายถึงการประกอบขึ้นเป็นอารมณ์ของจิต หรือการ กำหนดอารมณ์อื่นๆ ที่จิตรับรู้ได้ รู้ก่อ สาม คือรู้ปรุง หมายถึง การปรุงอารมณ์ ที่มีอยู่แล้ว เพิ่มระดับให้วิติรพิศดารไป โดยกำลังแห่งจิต:ผู้แปล) จิตสำนึกรับรู้ทั้งแปดประการนี้ เป็นที่มาของปรากฏการณ์ วงจรการเกิด- มีชีวิตอยู่และ ตายไป

การเกิดจิตสำนึกตื่นรู้ จะมีโอกาสเกิดขึ้นได้กี่ต่อเมื่อมีสภาวะธรรมถึงขั้นที่สุดแห่งธรรม จะเป็นระดับจิต ของ พระอรหันต์ ที่เรียกกันว่าเป็น ตถากตกรรภ์ - ตถากตกัพภะ( the tathagata-garbha) กรอบกรองควงจิตในทุกขณะจิต คำว่า Garbha หมายกวามว่า ในกรรภ์ หรือ ในกัพกะ หรือสิ่งที่ช่อนอยู่ภายใน นั้นคือ ดันกำเนิดแห่ง ดวงจิตที่ดื่นรู้ เนื่องมาจากสภาวะธรรมของการเป็นผู้ตรัสรู้ รู้แจ้งเห็นจริงในธรรมทั้งปวง (พุทธศาสนามหายานมีพระสูตรที่อธิบาย ตถากตกรรภนั้นก็คือพุทธภาวะ กล่าวคือจิตของกนธรรมดานั้นแม้จะถูกหุ้มห่อด้วยกิเลส แต่ภายในก็ยังมีภาวะเท่ากับ พระตถากตเจ้า และทั้งนี้ ไม่เกี่ยวกับโลกนี้จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จมาปรากฏให้เห็นนั้น ก็เพื่อจะให้สัตว์โลกทราบถึงข้อ นี้ คือจะให้ทราบว่า สัตว์โลกมี "พีจะ"ของ "พุทธ"อยู่แล้ว) ในหนังสือพระสูตร ลังกาวตาร(หน้า 60) พระพุทธองก์ ได้ ทรงตรัสอธิบายกวามรู้อันยิ่งใหญ่ที่ถูกถ้วนสมบูรณ์แบบ ต่อ ท่านมหามติโพธิสัตว์ ด้วยทรงกล่าวว่า เป็นที่รู้กันอยู่ว่า เมื่อ(พระภิกษุ) ได้ตัดตรงเข้าจึงพระธรรมอันประเสริฐยิ่งแล้ว จะจำแนกขจัดเสียได้ซึ่งมิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดในรูป ในชื่อ ในกวามจริง และในลักษณะทั้งปวง การตระหนักดื่นรู้ภายในนี้ เป็นสุดขอดของอัจฉริยภาพทางภูมิปัญญา เป็น การตรัสรู้ ที่สมบูรณ์แบบ ท่านมหามติโพธิสัตว์ สิ่งนี้ก็อแก่นสารตถะธรรมของ ตถากต ซึ่งหมายความว่า ผู้ไม่กลับมา เกิดในกรรภ์อีกเป็นแท้

พระสูตรลังกาวตารนี้กล่าวถึงสภาวะที่เป็นตถาคตา : พุทธิภาวะ เป็นแนวคิดที่มาจากหลักการของการพึ่งพา อาศัยซึ่งกันและกัน ที่เกิดขึ้น หลักการพื้นฐานของพระพุทธศาสนาคือ ทุกผลของการกระทำย่อมเกิดแต่เหตุ ดังนั้น จะ ไม่มีต้นเหตุ ไม่มีเหตุอันแรกเริ่ม พระสูตรยังกล่าวเพิ่มเติมถึง ทุกสรรพสิ่ง อยู่ในภาวะยังไม่เกิด ( Unborn) ภาวะใน ครรภ์ เป็นพีช เมลีดพันธุ์ของการเป็นพุทธะ ไม่เป็นทั้งตลอดกาลหรือชั่วครู่ชั่วขาม ไม่ได้เกิดจากการสร้างขึ้นหรือไม่ สร้างขึ้น ไม่ว่าจะพรรณนาได้หรือไม่สามารถพรรณนา เป็นสภาวะที่ไม่สามารถนับวัดได้ ไม่อาจจำแนกแจกแจงได้ ทรรศนะนี้ เน้นย้ำให้เห็น พระสัจจธรรมอันสูงสุด ที่เกี่ยวพันกันระหว่างความมีความเป็นกับความไม่มีไม่เป็น

พระพุทธองค์ ทรงมีพระคำรัสต่อไปว่า ท่านมหามติโพธิสัตว์ การสอนที่เกี่ยวกับ ตถาคตาจะสอนว่า ทั้งใน อดีต ปัจจุบันและอนาคต ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแต่ยังไม่เกิด เหตุใดเล่า คำตอบคือเพราะว่า มันไม่มีอยู่จริง ทุก สิ่งที่เห็นที่สัมผัส ที่คิดว่าจริง ที่แท้คือคือกระบวนการทำงานในการสร้างสรรค์ของดวงจิตของตนเท่านั้นเอง ท่านมหามติโพธิสัตว์จงทราบว่า เพราะเหตุที่ เป็นสภาวะที่กั่นกลางอยู่ระหว่างความมีอยู่เป็นอยู่ กับความไม่ มีอยู่ ไม่เป็นอยู่ จึงเรียกว่าพวกนั้น สิ่งนั้นยังไม่ได้กำเนิดเกิดขึ้น (therefore, all things are unborn)

ทรรศนะที่ว่าทุกสิ่งยังไม่เกิดนั้น มีแนวทางกำหนดว่า ไม่มีสิ่งใด ถูกทำให้ปรากฏ ในทางความสัมพันธ์แบบ เหตุและผล สิ่งที่เกิดขึ้นอย่างอิสระ ถูกมองว่าสรรพสิ่งเป็นหนึ่งเดียว ไม่แบ่งแยก แนวกิดของUnbornนี้ พื้นฐานของ ชาวพุทธมหายาน เป็นมุมมองที่เป็นจุดเด่นของพระสูตรถังกาวตาร เพราะในพระสูตรนี้ได้มีการขยายความ ให้เกิด ความชัดเจนถึง ธรรมชาติของพุทธะ: พุทธิภาวะ หรือตถากตากรรภ ตถากตากัพภะ (tathagata-garbha)) เน้นแนวกิดว่า เนื่องจากสรรพสิ่งในจักรวาลเป็นสิ่งที่ยังไม่ได้เกิด ดังนั้น สิ่งเหล่านั้น จะมีศักยภาพในการเข้าถึงสภาวะแห่งพุทธะ (Buddhahood)ได้ แต่เหตุที่บรรดาสรรพสัตว์ยังไปไม่ถึงจุดนี้ ทั้งนี้เพราะยังตกอยู่ในกฎเกณฑ์ของการพึ่งพาผูกพันกัน เพราะมีสิ่งนี้เกิด สิ่งนี้จึงเกิด นอกเสียจากว่ามีผู้ที่เข้าใจสารัตถะ แก่นธรรมของคำว่ายังไม่เกิดนี้อย่างถ่องแท้ คนนั้นก็จะ เกิดความกระจ่างแจ้ง ในจิต รู้ถึงความเท่าเทียมกัน หรือทุกอย่างเหมือนกันในทุกปรากฎการณ์ เมื่อถึงระดับนี้ ดวงจิด ของผู้นั้นก็จะเป็นอิสระจากตัณหาทั้งปวง และเป็นอิสระต่อกวามกิดอย่างโง่ๆ ที่กิดว่ามีเรามีเขา มีสิ่งที่มี ที่เป็นและมีสิ่ง ที่ไม่ได้มี ไม่ได้เป็น ณ จุดนี้ จะเป็นความระลึกรู้อันยิ่งใหญ่ (ปรีชาญาณถึงขั้นตรัสรู้ : ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกล้วนเป็น หนึ่ง หนึ่งนั้นคือสัจจธรรมสูงที่สุด พุทธะ จิต เอกจิต จิตที่เป็นหนึ่ง : ผู้แปล) ซึ่งเป็นผลให้จะไม่มีการแบ่งแยกสรรพสิ่ง และไม่มีการแบ่งจิดสำนึกที่แบ่งโลกออกเป็นคู่ (เช่นดี เลว ขาว ดำ และอื่นๆ) อีกต่อไป

ในหลักการที่พระสูตร ลังกาวตาร ได้อธิบายต่อไปว่า สภาวะแห่งควงจิตพุทธะ (tathagata-garbha) เป็นการ ย้ำแนวทางใน ปฏิจจสมุปบาท (pratītyasamutpāda) การเกิดขึ้นพร้อมแห่งธรรมทั้งหลายเพราะอาศัยกัน การที่สิ่ง ทั้งหลายอาศัยกัน จึงเกิดมีขึ้น ในสภาวะที่อยู่ในปรมัตถธรรม (ultimate truth) ควงจิตที่บริสุทธิ์ ไม่ยิ่งหย่อนกว่า สภาวะตถากตกรรภ์ ค้วยพุทธภาวะนั้น จะทำให้ปลอดจากมิจฉาทิฏฐิ การเห็นผิด ตัดสินผิด และหมดความพยายามที่ จะจำแนกมวลกิเลส เมื่อจิตเป็นอิสระจากอวิชชา คือกิเลสและความหลงผิดที่ปิดบังสภาวะพุทธะอยู่ สภาวะตถากต กรรภ์ ก็จะเปิดออก เกิดการหลอมรวมกับธรรมกายของพุทธะ กลายเป็นควงจิตอันทรงความบริสุทธิ์ ณ เวลานั้นผู้ ปฏิบัติ จะพบว่า จิตสำนึกนั้น บริสุทธิ์สมบูรณ์แบบ มีพลังเต็มเปี่ยม อยู่ใน อยู่เหนือ อยู่ถ้วนทั่ว ในควงจิตของมนุษย์ ของตน คึงให้ควงจิตมนุษย์นั้นแจ้งกระจ่างในพระปรมัตถธรรม ในพุทธศาสนามหายานเรียกว่าเป็นเส้นทางแห่งการ ตรัสรู้ ที่เคลื่อนออกจากสภาวะที่อยู่ในครรภ์ มาเป็นการตระหนักรู้ในตนเองอย่างสมบูรณ์

การให้ความหมายโดยนัยแห่งการระบุว่า ตถากตกรรภ์ เป็นธรรมกาย นั้น เป็นจุดที่แสดงให้เห็นชัดเจนว่า พระสูตรถังกาวตาร เป็นพระสูตรที่เนื่องด้วยจักรวาลวิทยา ด้วยการทำให้อลายวิญญาณบริสุทธิ์ และการเข้าถึง ตถาคต กรรภ์ ที่ฝังลึกอยู่ในจิตสำนึกของแต่ละบุคคล จะทำให้เกิดสภาวะตื่นรู้ ที่เป็นการรู้แจ้ง ถึงความเกี่ยวพันของบรรดา สรรพสิ่ง โดยพลัน ผู้รู้แจ้งย่อมหลุดพ้นจากอาสวกิเลส การจำแนกธรรมทั้งปวงก็เกิดพระปรีชาญาณ จากการตรัสรู้ เข้าใจอย่างถ่องแท้ถึงคำสอนที่เกี่ยวกับตถากตกรรภ์และหลักการที่ว่าทุกสรรพสิ่งย่อมพึ่งพาซึ่งกันแลกัน และช่วยให้ผู้ ปฏิบัติก้าวถึง สภาวะพุทธะ เมื่อหมดสิ้นการจำแนกสรรพสิ่งที่เคยชินกับความคิดแบบแบ่งขั้ว (ทุกอย่างในโลกแบ่งเป็น สองขั้วเช่น หญิง ชาย ดี เลว ดำขาว ไป มา: ผู้แปล) ที่เป็นผลมาจากการเกิดขึ้นของปรีชาญาณแล้ว ความเป็นตัวตน ego (atma) จะเกิดเป็นบุคคลิกภาพใหม่ ที่บริสุทธิ์ เกิดจากการที่อยู่ในพุทธสภาวะ

ตถากตกรรภ์ที่ไม่ได้ตรงกับขอบเขตของนักทฤษฎีใดๆเลข มันเป็นการเปลี่ยนแปลงภายในของจิตสำนึก โดย ที่มีการตัดอาสวะกิเลสได้หมดสิ้น และธรรม รวมทั้งปัญญาญาณ ได้รวมกันจนเกิดเป็นพระบริสุทธิคุณ ในพระสูตร ลัง กาวตารได้มีการเสนอกรอบของพระปรมัตถธรรมไว้ ซึ่ง แสดงว่า พระปรมัตถธรรม ปรากฏเป็นธรรมที่ไม่แบ่งแยกขั้ว ที่เห็นว่าทุกอย่างในโลกเป็นของสองด้านที่ตรงกันข้ามกัน พระธรรมนี้ เป็นสิ่งหนึ่งเดียว ที่เชื่อมโยงกัน และเป็นสิ่งที่ พึ่งพาซึ่งกันและกัน มีกล้ายกลึงกับแนวความกิดทางนิเวศวิทยาที่ว่าทุกสิ่ง เกี่ยวข้องกัน ต้องพึ่งพาอาศัยกัน เมื่อได้ เข้าถึงสภาวะธรรมแห่งการรู้แจ้งแล้ว ท่านผู้รู้นั้น จะเกิดความตระหนักว่า ทุกปรากฏการณ์ ต่างมีรากฐานในการผูกพัน สืบสานเป็นเครือข่าย โยงใย และกระทบไปถึงกันทั้งหมด ตั้งแต่ ชุมชนของหมู่มนุษย์ ไปจนถึงหมู่สัตว์ และหมู่พืช

พรรณไม้ กับโลก (เช่นเมื่อผีเสื้อขยับปีกอาจสะเทือนไปถึงควงคาว : ผู้แปล) จุครวมศูนย์กลางของวิญญาณที่ซึ่งเกิด สภาวะรู้แจ้งนั้น ได้นำไปสู่เส้นทางในทรรศนะเคียวกับนิเวศวิทยาของโลก ผ่านกระบวนการปรับเปลี่ยนของจิตสำนึก ด้านบิเวศวิทยา

ถ้าประชาชนสามารถบรรลุ ระดับของจิตสำนึกที่รู้แจ้ง มีความตระหนักในตน มีการหยั่งรู้ ถึงความสัมพันธ์ ของสรรพสิ่ง ก็จะเกิดการปรับเปลี่ยนไปสู่ จิตสำนึกทางด้านนิเวศวิทยาใด้เอง ในทำนองเดียวกัน ประชาชน ก็จะ ตอบสนองต่อการแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อม ได้ด้วยการรับรู้ที่แตกต่างไปจากพฤติกรรมแบบเดิม ในพระสูตรลังกาวตาร ได้ระบุอย่างชัดเจนว่า ดวงจิตที่พัฒนาแล้ว จะมีศักยภาพในทางสติปัญญาความเฉลียวฉลาดเพิ่มมากขึ้น และมีการรับรู้ ที่สมบูรณ์แบบขึ้น รวมทั้งจะมีวิสัยทัศน์ด้านศีลธรรมหน้าที่จรรยา ที่สอดคล้องกลมกลืนไปกับการรักษาธรรมชาติและ สิ่งแวดล้อม

นักนิเวศวิทยาแนวลึกได้อ้างว่า สรรพสิ่งที่มีชีวิตในโลกนี้ ต่างมีศักยภาพในการที่จะบรรลุถึงจิตสำนึกภายใน ตน ในทรรศนะของ Stephan Harding ปทัสถานสูงสุดของ Arne Naess' นักปรัชญานิเวศ คือจิตสำนึกภายในตนอย่าง ชัดเจน ในการสัมภาษณ์ เมื่องถูกถามเพื่อให้อธิบาย จิตสำนึกภายใน เขากล่าวว่า มันเป็นความตระหนักรู้ชัดในตัวเอง ทั้งในด้านลึกและด้านกว้าง มันเป็นการระบุ หรือสามารถมองเห็นบางส่วนของตัวเราในคนอื่นๆ เราจะมีรวามรู้สึก บางอย่างว่า เราสามารถที่จะปรับเข้าผู้อื่นที่เราประสงค์ได้ เราสามารถต่อเชื่อมความสัมพันธ์ ออกไปยังหมู่มวถมนุษย์ เราสามารถที่จะจำแนกตัวเรา กับสัตว์เลี้ยง กับสัตว์อื่น กับพืชพรรณ กับธาตุอื่นในธรรมชาต การระบุตัวเราต่อสิ่งอื่นจะ ทำให้เรา สามารถค้นหาจิตสำนึกภายในได้ คำนี้หมายความรวมถึงจิตสำนึกของเราเองและจิตสำนึกร่วมของชุมชนด้วย

การเรียกกลุ่นนักนิเวศวิทยา ที่ใช้คำว่า"แนวลึก"มาประกอบนี้ มีความหมายเป็นนัยสำคัญซ่อนอยู่ เพราะคำว่า ลึกนั่นเอง เป็นคำถามที่เกี่ยวกับสิ่งที่ลึกลงไปในจิตใจของมนษย์ นั่นตือจิตสำนึกและความเชื่อ ซึ่งเป็นทัศนคติที่มีผลต่อ พฤติกรรมและการแสดงออก ในกลุ่มนักนิเวศวิทยาเชิงลึก เรื่องของภววิทยาแห่งการคำรงอย่ร่วมกัน (gestalt ontology) ได้ถูกเชิดชูขึ้น ในความหมายที่เป็นการพิจารณาถึงการคงอยู่ และการมีปฏิสัมพันธ์ภายในส่วนรวม นัก นิเวศวิทยาคนสำคัญ Arne Naess ได้ให้คำอธิบายเพิ่มเติมว่า พวกเราเลือกใช้คำว่า gestalt ontology เพื่อผลในการกำจัด ลักษณะอันเป็นส่วนบุคคล หรือ อัตตวิสัย เพื่อให้เหลือแต่ภาววิสัย และลักษณะอื่นๆที่ใกล้เคียงกับการถือเอาผลเชิง ประจักษ์มากกว่าการตีความส่วนตัวที่เป็นเรื่องของ ความสัมพันธ์ระหว่างฉัน กับสิ่งอื่นๆ ที่ **ฉัน**เกี่ยวข้องด้วย ทั้งนี้ ้ เพื่อให้ความสำคัญกับการเป็นส่วนรวม ซึ่งต้องการให้เห็นภาพของทั้งหมดรวมเป็นหนึ่งเคียว ทรรศนะของการเป็น gestalt ถูกเรียกกันว่า holism นั่นคือ*การมองอย่างเป็นองค์รวม* พิเคราะห์พิจารณ์ทุกอย่างด้วยการมององค์ประกอบทุก อย่างที่รวมกันขึ้นเป็นโลก ในสายตาของ Rothenberg นิเวศวิทยาแนวลึกนี้อว่าเป็นปรัชญาสมัยใหม่ เป็นความหวัง ใหม่ ณ ขอบปลายฟ้า มีทิศทางที่มุ่งสู่การมองแบบภววิทยา (Ontology) การได้อยู่ในโลกนี้เป็นความงคงามประหนึ่ง บทกวี ด้วยความเข้าใจในด้าน ภววิทยาแห่งการคำรงอยู่ร่วมกันของ gestalt ontology นักนิเวศน์วิทยาแนวลึกเชื่อว่า คนจะบรรลถึงสภาวะการตระหนักรู้ เกิดจิตสำนึกส่วนรวมขึ้นได้ Naess นักนิเวศวิทยาชาวนอร์เวย์ อ้างว่า กระบวนการที่จะสร้าง การตระหนักรู้จากจิตสำนึกภายในนี้ ควรคำเนินการต่อเนื่องไปทั่วโลก เพราะในที่สุดแล้ว ผู้คน จะเข้าใจว่า คำว่า Self นี้ มีความหมายที่กว้างออกไป ไม่ใช่ความหมายเฉพาะตัวตนภายใน แต่ต่อเชื่อมออกไปทุกสิ่งทุก อย่างที่ผูกพันกันอยู่ภายในโลก ที่ร่างกายและจิตใจของเราอาศัยอยู่ จิตสำนึกตระหนักรู้ในความหมายของ Naess ตีความไปในทางกว้าง และทางลึก ที่รวมเอาความรู้สึกที่เกี่ยวกับตนเอง ที่ล่วงเลยขอบเขตของส่วนตัว (ego)ออกไปจน รวมไปถึงสิ่งมีชีวิตอื่นๆทกชีวิต คังนั้นคำว่าตัวตน สำหรับมนษย์จึงไม่ใช่ความหมายเชิงแคบที่หมายความว่า "ส่วนตัว-เฉพาะตัว" แต่กินความรวมถึง นิเวศของตน (ecological self) เมื่อความว่า self มีความหมายที่กว้างขึ้นเป็น Self เช่นนี้ เท่ากับว่า นิเวศวิทยาแนวลึกก้าวเข้ามาใกล้ชิดกับความหมายของ จิตสำนึกหยั่งร้ในพระพทธศาสนามหายาน เพราะใน

พระพุทธศาสนามหายาน เมื่อจะก้าวถึงสภาวะการหยั่งรู้ภายในตน ก็จะพบว่าทุกสิ่งที่อย่างนั้น จิตเป็นกลไกดำเนินการ สร้างขึ้นเองทั้งนั้น รวมทั้งการมีความเป็นอยู่สุขสบายของทุกชีวิตบนโลกนี้ด้วย Naess กล่าวว่ามนุษย์สามารถบรรลูก ถึงการมีจิตสำนึกตระหนักรู้ได้หลายแบบ แต่ตัวเขาเองได้ให้แนวทางไว้ในทางที่จะขยายตัวตนให้เกิดจิตสำนึก รับผิดชอบต่อส่วนรวม ซึ่งเป็นการขยายคำว่า Self ให้กว้างขวางออกไป โดยระบรวมเอาความหมายแนวกว้างที่รวมถึง สิ่งอื่นๆที่เหลืออยู่ในธรรมชาติ ตราบเมื่อคนๆหนึ่งมีจิตใจที่ห่วงใยเมตตาต่อสรรพสิ่งเท่านั้น เขาจึงจะสามารถบรรลุถึง ้ศักยภาพที่เป็นจริงของตนเอง ความหมายนัยนี้เองที่จะทำให้คนเกิดความเข้าใจ และขยายความรัก เมตตาและห่วงใย ระบบนิเวศ เพราะเป็นส่วนหนึ่งของตัวตน หรือนั่นคือ ขยายขอบเขตของตัวตนไปส่ระบบนิเวศ เป็น Ecological Self และสามารถบบลูถึงสถานะแห่งการมีจิตสำนึกตระหนักรู้ ที่ Naess ให้อรรถาธิบายไว้ ด้วยคำจำกัดความใหม่ตามที่เขา ได้ให้ความหมายเชิงกว้างไว้ มนุษย์ สามารถที่จะเกิดความรัสึกตระหนักว่า เดิมตนเองกำหนดขอบเขตการรับรัไว้อย่าง จำกัดมาก และหากว่าพวกเขาได้มีจดยืนด้านการแสวงหาความรู้เกี่ยวกับธรรมชาติมาอขึ้น ก็จะเกิดความหวังว่า สิ่งนี้จะ สามารถกระตุ้นเตือนจิตสำนักที่เกี่ยวกับความสัมพันธ์กับธรรมชาติในโลกนี้ และเกิดความเข้าใจในความหมายที่ แท้จริงของการมีอยู่ คงอยู่ของตัวตนในโลกใบนี้ดีขึ้น และนี่คือจุดบรรจบของนักนิเวศวิทยาแนวลึกและ พระพุทธศาสนามหายาน ซึ่งเชื่อว่าหากทำให้มนุษย์เข้าใจและเกิดจิตสำนึกตระหนักรู้ ที่ก้าวข้ามขอบเขตของตัวตน แบบคั้งเคิมไปสาการมีตัวตนที่ครอบคลมถึงระบบนิเวศวิทยาด้วยแล้ว พวกเขาจะรับผิดชอบ ตอบสนองต่อปัญหา วิกถตการณ์สิ่งแวคล้อมของโลกได้ดีขึ้น เมื่อเขาเห็นมองผ่านเลนส์ที่แตกต่างออกไป นั่นคือมองผ่านอัจฉริยภาพและ ภูมิปัญญาในพระพุทธศาสนา

#### เชิงอรรถ

[http://home.ca.inter.net/~greenweb/DE-Buddhism.html]

[http://www.nembutsu.info/brown01.htm] Accessed March 28, 2007.

[http://www.kheper.net/topics/Buddhism/consciousness.htm]

<sup>&</sup>lt;sup>i.</sup> See David Orton, "Reflections on Buddhism and Deep Ecology."

ii. Brown, "Toward a Buddhist Ecological Cosmology."

Taken from Peter Della Santina's The Tree of Enlightenment, Taiwan: The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation, 1997, pp. 149-155.

iv. Edward Conze, *Buddhist Thought in India* (Ann Arbor, MI: University of Michigan Press, 1973), p. 164.

v. Lankavatara Sutra, [http://en.wikipedia.org/wiki/Lankavatara Sutra]

vi. M. Alan Kazlev, "The Vijnanvada Conception Of "Consciousness-Only."

vii. Taken from Peter Della Santina, *The Tree of Enlightenment* (Taiwan: The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation, 1997), pp. 149-55.

viii. Lankavatara Sutra, op cit, pp. 55-56.

## การไถ่ชีวิตสัตว์ในพุทธศาสนาไต้หวัน: เมื่อพุทธจริยธรรม ชีวิตสัตว์ และระบบนิเวศวิทยามาบรรจบกัน

Chialuen Chen

การไถ่ชีวิตสัตว์เพื่อสร้างกุศลเป็นเรื่องสำคัญในทางจริยธรรมที่ต้องพิจารณา บทความนี้จะแสดงเหตุผลโดยชัดเจนว่า ทำไมชาวพุทธบางกลุ่มในได้หวันจึงมีการไถ่ชีวิตสัตว์ในขณะที่คนกลุ่มอื่นไม่ทำตาม เป็นการ ค้นหาเหตุผลต่างๆของ การไถ่ชีวิต ความเสี่ยงของชีวิตสัตว์ และผลกระทบที่มีต่อสิ่งแวดล้อมจากการกระทำนี้ โดยพิจารณาจากปรัชญาและ พื้นฐานของจริยธรรม ในการไถ่ชีวิตสัตว์และข้อขัดแย้ง ถึงแม้ว่าการไถ่ชีวิตสัตว์อาจจะเป็นวิธีการที่ทำให้เกิดแนวร่วม แต่การกระทำที่อ้างเหตุผลอย่างเข้าข้างตนเองนี้ ทำให้เกิดการวิพากษ์ วิจารณ์กันว่า เป็นเรื่องที่ขัดแย้งต่อหลักคำสอน และเป็นความเข้าใจที่ผิดเพี้ยนไปจากพุทธศาสนา

Karma Tashi Choedron

มนุษย์ได้มีปฏิสัมพันธ์กับผองสัตว์โลกมาตั้งแต่การเริ่มต้นของมนุษยชาติ ทฤษฎีวิวัฒนาการของคาร์วินกล่าวว่า สิ่งมีชีวิตทั้งหลายบนผืนโลกมีสัมพันธ์เกี่ยวพันแบบเครือญาติกันทั้งสิ้น พุทธศาสนาเองก็เห็นด้วยในเรื่องนี้และอธิบาย ถึงความแตกต่างกันระหว่างสิ่งมีชีวิตกับระดับความเป็นสรรพสัตว์ คาร์วินระบุว่าในทางชีววิทยานั้นมนุษย์นั้นมี วิวัฒนาการสูงกว่าสิ่งที่เรียกว่าเป็นสิ่งมีชีวิต ในขณะที่ทางพุทธศาสนาถือว่ามนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่โชคดีที่สุดในบรรคา ชาติภพทั้งหกที่มีอยู่ด้วยเหตุที่มนุษย์มีความสามารถในการรับรู้ในระดับสูง อย่างไรก็ดีทั้งวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนา ต่างก็เน้นความเกี่ยวพันกันระหว่างสิ่งมีชีวิตในทุกรูปแบบในด้านองค์ประกอบทางพันธุศาสตร์กับทางกายภาพ

ปรัชญาพุทธสาสนามหาญาณยังก้าวไปอีกขั้นหนึ่งด้วยการเน้นย้ำอย่างมั่นคงว่าไม่เคยมีสิ่งมีชีวิตแม้เพียงสิ่ง เดียวที่มิได้เป็นมารดาผู้ให้กำเนิดเรามาตั้งแต่โลกล้านปีก่อน พุทธสาสนาสอนถึงอุดมคติแห่งโพธิจิตหรือชีวิตที่มุ่ง แสวงหาความหลุดพ้นพร้อมๆ กับการช่วยเหลือสรรพสัตว์ คำสาบานแห่งพระโพธิสัตว์ในอันที่จะบรรลุการรู้แจ้งเพื่อ ประโยชน์ของสัตว์โลกทั้งผอง ในวงจรทั้งหกแห่งโลกุตระภพแห่งนี้ ดังนั้นเนื่องจากสรรพสัตว์ทั้งหลายต่างก็เคยเป็น มารดาของเรามาแล้ว และในภพทั้งหมดทั้งสิ้นแต่ละภพแห่งวัฏสงสาร พวกเราในฐานะที่เป็นพุทธสาสนิกชนที่ดีต่างก็ มีหน้าที่จะตอบแทนคุณความดีดังกล่าวโดยไม่เพียงแต่จะช่วยปลดปล่อยสิ่งมีชีวิตต่างๆ ให้หลุดพ้นจากวัฏสงสารแห่ง การเวียนว่ายตายเกิด แต่ต้องแย้งถางทางเพื่อให้มนุษย์ทั้งหลายสามารถบรรลุธรรมและเห็นแจ้งได้ ในความเป็นจริง แล้ว สรรพสัตว์ที่อาศัยอยู่ในประเทศที่นับถือพุทธสาสนาทุกวันนี้ บ่งบอกเรื่องราวที่แตกต่างไปเป็นอย่างมาก สัตว์ ต่างๆ ยังคงต้องทนทุกข์ทรมานกันมากมายในประเทศที่นับถือสาสนาพุทธโดยบ่อยครั้งที่การกระทำที่เป็นการทรมาน ดังกล่าวเกิดจากน้ำมือขอผู้ที่นับถือสาสนาพุทธด้วยกันนั่นเอง

บทความเรื่องนี้เสนอการวิเคราะห์ความทุกข์ของสัตว์ในประเทศที่นับถือศาสนาพุทธโดยตั้งอยู่บนพื้นฐาน ความคิดที่ว่าในประเทศเหล่านี้ความแตกต่างระหว่างอุดมการณ์อันสูงส่งไม่ว่าจะเป็นความเมตตาหรือกรุณากับความ เป็นจริง ช่องว่างดังกล่าวอยู่ที่ความเมตตากรุณาต่อสัตว์ บทความเรื่องนี้หรือที่จะยกระดับความสนใจของ พุทธศาสนิกชนที่เป็นสตรีโดยเฉพาะ ตลอดจนผู้นับถือศาสนาพุทธโดยทั่วไป ถึงการที่จะเชื่อมรอยต่อระหว่างความ ปรารถนาที่จะเห็นสิ่งมีชีวิตทุกสิ่งมีความสุข (การคาดหวังโพธิจิต) กับการลงมือทำงานเพื่อประโยชน์ของสัตว์โดยตรง (การมีส่วนร่วมในโพธิจิต) ในชีวิตประจำวันของเราทั้งหลายโดยการฝึกปฏิบัติทานบารมี อันเป็นบุญประการแรกใน หกประการกับการทำคุณความดีในองค์กรพุทธที่คิดสรรที่ตั้งขึ้นมาโดยมีจุดมุ่งหมายในการสงเคราะห์สัตว์ บทความ เรื่องนี้มีจุดประสงค์ที่จะจุดประกายให้เกิดความเวทนาอย่างแท้จริงในหัวใจและด้านความคิดในหมู่ผู้ปฏิบัติตามธรรมะ แห่งพุทธศาสนาทั้งมวล โดยการเน้นให้เห็นว่าพวกเราทั้งที่เป็นกลุ่มและโดยปัจเจกมีส่วนในการก่อให้เกิดการทรมาน สัตว์ต่างๆ อย่างไรบ้าง

## สรรพสัตว์ : เรารู้กันใหมว่าแท้จริงมันคืออะไร

สัตว์ก็คือสิ่งมีชีวิตซึ่งไม่ต่างจากมนุษย์ในแง่ที่ว่าสามารถรู้สึกเจ็บปวด และสั่นสะท้านด้วยความ เกรงกลัวความตาย ด้วยความเข้าใจสายใยที่ยึดโยงระหว่างมนุษย์กับสัตว์จะทำให้เราต้องไม่ฆ่าหรือก่อให้เกิดการฆ่า สัตว์ ปฏิญญาว่าด้วยสิทธิแห่งสัตว์ที่จะนำเสนอต่อองค์การภาคประชาชนกล่าวว่า "เพื่อให้ทราบว่าสัตว์นั้นมีความรู้สึก และสามารถทุกข์ทรมานได้ เพื่อเคารพต่อความต้องการที่จะได้รับการสงเคราะห์ และเพื่อยุติความโหคร้ายทารุณต่อ สัตว์...โดยสิ้นเชิง" ความรู้สึกนั้นสามารถเข้าใจได้โดยประการแรกและเป็นประการสำคัญว่าเป็นขั้นตอนหนึ่งของ สำนักแห่งการรับรู้หรือทุกข์เวทนาที่สนับสนุนโดยความสามารถในอันที่จะมีความรู้สึกและมีประสบการณ์ด้านการ ทรมานและความสุขใจ" นี่คือเหตุผลที่ว่าเพราะเหตุใดในพุทธสาสนาสิ่งมีชีวิตจึงมักเรียกกันว่า "สรรพสัตว์ที่มี ความรู้สึก" เพื่อเป็นความจริงที่ว่าสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย ต่างก็มีความรู้สึก ถึงแม้ว่าจะรู้สึกในระดับที่แตกต่างกันที่ต่างกัน อยู่ที่ระดับของการรับรู้มิใช่ความรู้สึก

พุทธศาสนาได้จัดประเภทสัตว์ต่างๆ ให้อยู่ในอาณาจักรแห่งสังสารวัฏขั้นต่ำลงไปสามชั้น –ในวัฏจักรแห่ง การเกิดและการตาย อาณาจักรดังกล่าวเป็นที่ๆ ไม่น่าปรารถนาเท่าใดนักในอาณาจักรแห่งการดำรงชีวิตทั้งหกที่รวมกัน เป็นสังสารวัฏ อาณาจักรแห่งความเป็นสัตว์นั้นในพุทธศาสนาถือว่าไม่พึงปรารถนาที่สุด เพราะเป็นที่ๆ สิ่งมีชีวิตต้อง รับการทรมานจากการถูกเง่นฆ่า จองจำและเพราะความโง่เขลา แต่ถึงแม้ว่าจะไม่น่าปรารถนาชีวิตของการเป็นสัตว์ก็ มิใช่ชีวิตที่คงทนถาวรหรือไร้ซึ่งคุณค่าเสียทีเดียว แก่นธรรมประการหนึ่งทางพุทธศาสนากล่าวถึงความไม่จีรังของ ปรากฏการณ์ที่กำหนดมาแล้ว กับกฎแห่งกรรมและการเกิดใหม่และการเกิดใหม่ ตำแหน่งของเราในวัฏสงสารจึงไม่ใช่ สิ่งที่ถาวร เราเลื่อนขั้นขึ้นหรือลงในอาณาจักรแห่งการมีชีวิตโดยขึ้นอยู่กับการกระทำที่ทำไว้ ดังนั้นสัตว์ต่างๆ จึงเป็น เพียงสิ่งมีชีวิตที่มาครองร่างเป็นมนุษย์เป็นการชั่วคราว นอกจากนี้จากแนวคิดเรื่องตถากตครรภ์ของมหายาน สรรพสิ่ง ที่มีชีวิตทั้งหลายต่างก็มีธรรมชาติแห่งพระพุทธเจ้าและด้วยเหตุนี้สามารถถูกปลุกให้ตื่นได้

## มโนทัศน์เรื่องความเป็นสัตว์ของมนุษย์

วิธีที่เราปฏิบัติต่อสัตว์มีพื้นฐานทางประเพณีทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณ ด้วยเหตุนี้เราจำต้องสำรวจ พื้นฐานทางจริยสาสตร์สิ่งแวดล้อม เพื่อที่จะเห็นว่ามนุษย์มีทัสนคติที่แตกต่างกันในการมองธรรมชาติและสิ่งที่ คำรงชีวิตอยู่ในธรรมชาติ ดังนั้นเราสามารถเข้าใจได้ว่า ทำไมคนบางคนจึงปฏิบัติต่อธรรมชาติด้วยความเคารพสูงสุด ส่วนคนอื่นไม่ปฏิบัติเช่นนั้น

จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมเป็นวิชาที่ค่อนข้างใหม่ จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมร่วมสมัยนำไปสู่การคิดในเชิงวิเคราะห์ ต่อตำแหน่งทางศีลธรรมของสายพันธุ์นับร้อยนับพัน ที่ดำรงอยู่ในโลกและท้าทายความคิดที่มีมานุษยวิทยาเป็น สูนย์กลางที่มีมาแต่โบราฉกาล ข้อถกเถียงที่มีอยู่ในจริยธรรมสิ่งแวดล้อมเกิดขึ้นระหว่างการให้ความสำคัญต่อ มานุษยวิทยาหรือชีววิทยา มุมมองในเชิงมานุษยวิทยาสิ่งแวดล้อม มีรากฐานอยู่ในจริยศาสตร์แบบคริสต์และจริย ศาสตร์ทางโลกของตะวันตก (ปรัชญาของคานท์หรือสิทธิประโยชน์นิยมเป็นค้น) กับทฤษฎีเศรษฐศาสตร์สมัยใหม่ ผู้ ที่ให้ความสำคัญด้านนิเวศจะมุ่งเน้นไปที่คุณค่าหรือประโยชน์ของธรรมชาติ พวกเขาอ้างว่าการพิทักษ์ปกป้อง พืช พรรฉไม้และสัตว์หรือแม้แต่กระบวนการที่เป็นระบบเช่น วงจรของคาร์บอนนั้นมีคุณค่าในเชิงศีลธรรมค้วยเช่นกัน พวกที่ให้ความสำคัญกับประเด็นทางชีวภาพจะใส่ใจในคุณค่าที่มีอยู่ในตนเองของธรรมชาติ พวกเขาอ้างว่าสิ่งมีชีวิต ต่างๆ มีจุดยืนในทางศีลธรรม ไม่ว่าจะมีชีวิตหรือไม่ก็ตาม ด้วยเหตุที่สามารถที่จะพัฒนาและเติบโตงดงามได้ นักจริย ศาสตร์สิ่งแวดล้อมยุกหลังสมัยใหม่เรียกร้องให้มีจริยธรรมด้านสิ่งแวดล้อมแบบองค์รวมมากกว่าจริยธรรมสิ่งแวดล้อม ที่เป็นปัจเจก พวกเขาถกเถียงกันถึงความกินคีอยู่คีของชุมชนเชิงนิเวศน์และเห็นว่าควรจะมีจุดมุ่งหมายที่ได้ผลที่สุด หรือมิฉะนั้นก็เป็นตัวแทนที่จะเดินหน้าต่อไปในเรื่องของจริยธรรมสิ่งแวดล้อม

## ทัศกติต่อสรรพสัตว์แบบพุทธ

แก่นของจริยศาสตร์ด้านสิ่งแวดล้อมในคำสอนทางพุทธศาสนา คือความกรุณาและการมีเมตตาต่อสิ่งมีชีวิต ทั้งหลาย เมตตา คือความปรารถนาอย่างแท้จริงที่จะมีความสุขทั้งของตนเองและผู้อื่นในขณะที่กรุณา คือความ ปรารถนาที่จะให้ผู้อื่นพ้นจากความทุกข์ทรมาน พุทธศาสนายังเน้นในเรื่องของอหิงสา จึงเป็นหลักของสันติวิธีและการ ไม่ใช้ความรุนแรงที่มนุษย์มักจะมีต่อผู้อื่น

พุทธศาสนามีหลักการห้าประการที่เรียกว่าศีลห้า ที่ให้ความสำคัญแก่การเคารพชีวิตและทรัพย์สิน การลดละ เลิกความเป็นอยู่ที่มุ่งเน้นการปรนเปรอตนเอง และหลักการในเรื่องของสังจะเพื่อประโยชน์ของตนเองและหลักการใน เรื่องของสังจะเพื่อประโยชน์ของตนเองและชุมชน พุทธศาสนาสอนว่าการประพฤติผิดที่เป็นกรรมร้ายแรงที่สุดคือ การคร่าชีวิตของผู้อื่น สิ่งสำคัญที่สุดคือการละเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ซึ่งเป็นศีลข้อแรกสำหรับพุทธศาสนิกชน เมื่อ พิจารณาดูจากมรรค 8 จะเห็นว่าการจับปลาล่าสัตว์หรือการจัดการกับอาวุธต่างๆ ถือว่าเป็นครรลองที่ไม่ถูกต้องในการ คำรงชีวิต เพราะทั้งหมดนี้มีส่วนในการทำลายชีวิต ในคัมภีร์กูฏทันตสูตร พระพุทธเจ้าทรงประกาศต่อด้านการฆ่าสัตว์ เพื่อใช้ในพิธีบูชายัญทางศาสนา การฆ่าสัตว์ยังถือเป็นการผิดวินัยสงฆ์ด้วยเช่นกัน

พุทธศาสนานิกายมหายานให้ความสำคัญเป็นอย่างมากต่อการก่อให้เกิดโพธิชีวิตซึ่งสามารถนิยามได้ว่าเป็น "จิตชั้นปฐมที่ต้องการจะบรรลุอรหันต์เพื่อประโยชน์ของผู้อื่น โพธิจิตหรือธรรมญาณแห่งความเมตตา ที่ต้องการให้ ผู้อื่นโหลดนั้นจากการทรมาน และเป็นความรู้ที่ว่าประโยชน์สูงสุดที่เกิดได้กับตนเองและผู้อื่นก็คือการบรรลุเห็นแสง ได้แก่การเป็นอรหันต์ นี่คือแรงจูงใจในการปฏิบัติของผู้นับถือนิกายมหายานทั้งหลาย "สานติเทวะ จัดโพธิจิตไว้สอง กลุ่ม ผู้ตั้งใจแน่วแน่ที่จะบรรลุโพธิจิต" กล่าวคือ จิตที่มุ่งมั่นที่จะเป็นผู้ตื่น กับ "ผู้ปฏิบัติโพธิจิต" เมื่อมีจิตตั้งแน่วแน่ที่จะเป็นผู้ตื่น กับ "ผู้ปฏิบัติโพธิจิต" เมื่อมีจิตตั้งแน่วแน่ที่จะเป็นผู้ตื่น กับ "ผู้ปฏิบัติโพธิจิต" เมื่อมีจิตตั้งแน่วแน่ที่จะเป็นผู้ตื่น กับ "ผู้ปฏิบัติโพธิจิต" เมื่อมีจิตตั้งแน่วแน่ที่

## ความเป็นจริงในภพแห่งสรรพสัตว์

ทั้งพุทธศาสนาและประสบการณ์ของเราในโลกบอกเราว่าสัตว์ส่วนใหญ่มักจะพบกับความทุกข์ทรมานแสน สาหัส อย่างไรก็ดีคนส่วนใหญ่ "ไม่ทราบถึง" ประเภทและระดับของการทรมานที่สรรพสัตว์ต้องประสบ ที่จะกล่าวถึง ต่อไปนี้ได้แก่ ประเภทของความทรมานที่สัตว์นับล้านต้องประสบในโบกของเราทุกวันนี้

อย่างแรกก็คือ การทำฟาร์มสัตว์ในโรงงาน ระบบการทำกสิกรรมแบบคั้งเคิมที่เคยเอื้อประโยชน์ต่อ มนุษย์ สัตว์ และสิ่งแวคล้อม ปัจจุบันเปลี่ยนแปลงเป็นระบบโรงงานหมดแล้ว ปัจจุบันสัตว์ที่เลี้ยงในฟาร์มส่วนใหญ่ต้องพบ กับความทุกข์ทรมานอย่างหนักค้วยการเลี้ยงคูแบบที่เป็นอุตสาหกรรม ที่จับสัตว์ไปชั่งในกรงแคบๆ ในคอกที่แออัดยัด เยียด มีชีวิตสั้นๆ ที่ระทมทุกข์ โคยไม่มีหลักประกันว่าจะพบความตายแบบมีมนุษยธรรม การที่ต้องถูกจองจำแบบ แออัดทำให้ไม่สามารถคำรงชีวิตตามธรรมชาติ ไม่ว่าจะเป็นการกิน การยืดเส้นยืดสายหรือการสังสรรค์กับสัตว์อื่นๆ ในกรณีที่ร้ายแรงที่สุดโดยเพราะในฟาร์มเลี้ยงไก่ พวกมันจะไม่เคยได้เห็นเดือนเห็นตะวันกันเลย มีการใช้ยาปฏิชีวนะ เพื่อให้มันมีชีวิตยืนยาวพอที่จะเป็นอาหารได้ สัตว์เหล่านี้จะเจ็บป่วยทั้งทางร่างกายและด้านอารมณ์ เพราะใช้ชีวิตแบบ ผิดธรรมชาติ ขณะที่รอกอยความตาย

ประการที่สอง ได้แก่ สัตว์ที่ใช้แรงงานในหลายประเทศ มีการใช้ม้า ลา หรือพ่อ เพื่อการไถนาพรวนดิน ตลอดจนการขนส่งสิ่งของและผู้คน ถึงแม้ว่ามัจจะอุทิศตนทำงานอย่างซื่อสัตย์ แต่ก็ต้องทนทรมานโดยส่วนใหญ่มัก ไม่ได้รับการดูแลด้านสัตวบาล ต้องอาศัยในสภาพที่โหคร้าย ไม่ได้รับอาหารที่มีคุณค่าทางโภชนาการ ต้องแบกรับ น้ำหนักเกินพิกัด ต้องลากจูงเกวียน ต้องทำงานในอากาศร้อนโดยไม่ได้พักผ่อนหรือขาดน้ำดื่ม

ประการที่สาม ได้แก่ ปัญหาสัตว์จรจัดที่มีอยู่ทั่วโลก ที่เห็นได้บ่อยคือสุนัขและแมวจรจัด และยังมีลิงกับวัว เพิ่มเติมขึ้นมาในประเทศกำลังพัฒนา กว่า 3 ใน 4 ของสุนัขจรจัดต้องทรมานเพราะถูกมนุษย์ทรมานหรือรังแก พวกมัน จะออกหาอาหารและที่พักอาศัยในชุมชนของมนุษย์ พยายามคุ้ยหาอาหารและต้องแย่งกันหาทรัพยากรที่มีจำกัดเป็น เหตุให้ต้องแก่งแย่งตีกันได้รับบาดแผลที่มักไม่ได้รับการดูแลรักษา ลูกสุนัขนับพันตายด้วยความทรมานเจ็บปวดจาก โรคภัยอย่างโรคพิษสุนัขบ้า และโรคไข้หัดสุนัข ในหลายประเทศมีการจัดการกับสัตว์เหล่านี้โดยเฉพาะสุนัขด้วย วิธีการอย่างการวางยาพิษ และใช้ไฟฟ้าช็อตหรือการยิงทิ้ง ซึ่งล้วนแล้วแต่นำความทรมานและความเจ็บปวด ต้นตอ ปัญหาอยู่ที่การถูกทอดทิ้งโดยเจ้าของสัตว์เลี้ยงหรือมิฉะนั้นก็เป็นสัตว์เลี้ยงที่ถูกปล่อยให้ใช้ชีวิตอย่างเป็นอิสระ สัตว์จร จัดเหล่านี้เพิ่มจำนวนขึ้นเป็นทวีคูณ อันเป็นการเพิ่มวงจรแห่งความทุกข์ทรมานมากขึ้นไปอีก

การให้การสงเคราะห์สัตว์ถือเป็นแนวคิดที่ประเทศในทวีปเอเชียไม่คุ้นเคยกันนัก เพราะแม้แต่ประชากรที่ เป็นคนก็ต้องคิ้นรนเพื่อสนองความต้องการขึ้นพื้นฐาน ถึงแม้ว่าผู้คนที่อาศัยอยู่ในประเทศที่นับถือพุทธศาสนามาแต่ คั้งเดิมจะได้เปรียบที่มีประเพณีทางจิตวิญญาณที่ร่ำรวยที่สุดในโลกและคุ้นเคยกับแนวคิดแบบพุทธที่ห้ามการทำร้าย สัตว์ แต่สัตว์ในประเทศเหล่านั้นก็ได้รับการทำร้ายและทรมานด้วยวิธีการต่างๆ บุคคลที่มาจากประเทศที่เป็นชาวพุทธ คั้งเดิมซึ่งเป็นประเทศที่ยากจนที่สุดหลายประเทศในโลกมีรายได้ต่ำ ทั้งยังมีปัญหาในการเข้าถึงน้ำสะอาดและ สุขอนามัยที่ดีอีกด้วย

### ประเทศไทย

นักท่องเที่ยวมากมายเสียเงินเป็นจำนวนมากเพื่อที่จะหา "ประสบการณ์สุดยอดครั้งเดียวในชีวิต" ด้วยการไป ร่วมซาฟารีงี่ช้างหรือชมการแสดงช้างโดยที่ไม่เคยทราบถึงความจริงที่เจ็บปวดที่อยู่เบื้องหลัง "ความบันเทิง" ดังกล่าว ความเป็นจริงก็คือช้างส่วนใหญ่ถูกฝึกให้แสดงได้ด้วยวิธีการที่น่าสยดสยองที่สุด วิธีการเหล่านี้ใช้เพื่อบังคับให้ช้าง เชื่องและยอมอยู่ใต้การบังคับของมนุษย์ พวกมันจะถูกล่ามโซ่เพื่อมิให้เคลื่อนไหวได้และถูกทรมานด้วยวิธีการที่เป็น ระบบนานนับสัปดาห์ รวมทั้งถูกเมี่ยนตี และบังคับให้อดน้ำหรืออาหาร ช้างที่ใช้ในส่วนสัตว์ ละครสัตว์ หรือในการ เดินป่าจะจับมาจากป่า ซึ่งถือเป็นปัญหาที่ใหญ่มากสำหรับความพยายามที่จะสงวนพันธุ์สัตว์ของประเทศไทย การ กระทำเหล่านี้ยังคงคำเนินมาจนถึงทุกวันนี้ และบริษัทนำเที่ยว ตลอดจนผู้จัดการทัวร์และนักท่องเที่ยวส่วนใหญ่ยังไม่ ทราบข้อเท็จจริงและมีส่วนร่วมในทางอ้อมต่อปัญหาการจับสัตว์ที่ใกล้จะสูญพันธุ์อย่างช้างพันธุ์เอเชีย และนำไปขาย เพื่อให้มันต้องใช้ชีวิตที่จมปลักอยู่กับการทารุณกรรม เจ็บปวด ถูกทำร้ายและจองจำ

ประเทศไทยมีช้างที่เป็นสัตว์เลี้ยงประมาณ 2,400 เชือก และเนื่องจากความค้องการสัตว์เหล่านี้ให้ทำงานแบบ ที่เคยใช้งานในอดีต เช่นการลากซุงเริ่มลดน้อยลง เจ้าของจึงมักจะให้เช่าหรือให้ยืมช้างเพื่อออกขอทานจาก นักท่องเที่ยว และคนทั่วไปตามเมืองใหญ่ๆ ทั่วประเทศ นอกจากที่จะก่อให้เกิดการเบี่ยงเบนความสนใจและเป็นภัยทาง จราจรสำหรับผู้อาศัยในเมืองแล้ว สัตว์ที่มีอารมณ์อ่อนไหว เฉลียวฉลาด เหล่านั้นยังต้องทนอยู่ในสภาพที่เลวทราม มี ชีวิตที่หนักหนาสาหัส ถูกขายจากเจ้าของคนหนึ่งไปยังอีกคน จวบจนสิ้นอายุขัยของมัน

การลักลอบจับสัตว์ป่านั้น มีผลร้ายอย่างมากต่อการดูแลสัตว์และการสงวนพันธุ์สัตว์โดยผ่านทางการ ท่องเที่ยวเชิงนิเวศ นอกไปจากช้างแล้วพันธุ์สัตว์ป่าอื่นๆ ยังถูกลักลอบนำเข้ามาจากประเทศเพื่อนบ้านและจำหน่ายใน ประเทศไทย ผู้ซื้อส่วนใหญ่ไม่ทราบความจริงว่าการซื้อสัตว์ที่ลักลอบนำมาขายถือเป็นการทำร้ายสัตว์และก่อให้เกิด การสูญหายของพันธุกรรมหลากหลาย สัตว์ที่ถูกลักลอบขายโดยผิดกฎหมาย เช่น ตัวนิ่ม งูหลาม หรือหมีหมานั้น นำเข้ามาจากมาเลเซีย ช้างมาจากประเทศพม่า และสัตว์เลื้อยกลานอีกจำนวนมากจากประเทศเพื่อนบ้าน และมาขายใน ตลาดในประเทศไทยอย่างตลาดนัดสวนจตุจักรในกรุงเทพฯ ความเป็นอยู่ที่โหดร้ายทำให้สัตว์เหล่านี้ล้มตายไปเป็น จำนวนมาก ขณะที่กำลังขนย้ายเพื่อไปถึงจุดมุ่งหมายแล้วก็ยังถูกกักไว้ในสภาพที่ชวนสยดสยอง ตลาดนัดสวนจตุจักร เป็นที่ขึ้นชื่อในหมู่นักท่องเที่ยว มีการจำหน่ายสุนัขและแมวน่ารักน่ากอดที่ผู้คนจากกลุ่มชนชั้นกลางชาวไทยที่ขยายตัว ขึ้นเรื่อยๆ มักชอบซื้อและใช้เวลาในการประดับประดาตกแต่งสัตว์เลี้ยงของตน ตลาดแห่งนี้ถือว่าเป็นตัวการสำคัญโดยตรงในธุรกิจการลักลอบก้าสัตว์ป่า จนทำให้จำนวนสัตว์เหล่านี้ลดน้อยลอยลงเป็นจำนวนมากในประเทศเพื่อนบ้าน สัตว์เลี้ยงเหล่านี้มักจะมีชีวิตที่น่าเวทนาในกรงแคบๆ ตามร้านค้าที่ไม่มีอากาสถ่ายเทและอุณหภูมิร้อนจัด ไม่ได้รับ อาหารและน้ำอย่างเหมาะสม เลยไปอีกหน่อยจะพบภาพการเล่นไก่ชนที่ดูแล้วน่าคลื่นเหียน ทั้งยังเป็นการเพิกเฉยต่อ พระธรรมคำสอนที่เน้นเรื่องความเมตตากรุณา

กรณีการทรมานสัตว์ที่น่าตกใจอีกกรณีหนึ่งในประเทศไทยก็คือ วัดเสือที่จังหวัดกาญจนบุรี ซึ่งเป็นแหล่ง ท่องเที่ยวที่สำคัญที่มีเสือ 15 ตัวให้ชมและเล่นได้ วัดแห่งนี้มีชื่อเสียงขึ้นมากในช่วงปีที่ผ่านมา แต่จากการสอบสวนที่ ดำเนินไปกว่าสองปีพบว่าวัดแห่งนี้จัดให้เสือพักในสภาพที่เลวร้าย พวกมันจะถูกปล่อยออกจากกรงขังที่อัดแน่นเฉพาะ เวลาที่นักท่องเที่ยวเสียเงินเพื่อถ่ายภาพกับเสือ ถ้าหากผู้ทรงศีลในศาสนาที่ถือศีลว่าจะเป็นผู้รักษาสรรพสัตว์ทั้งหลายยัง เกี่ยวข้องกับเรื่องการทารุณกรรมสัตว์แล้วคงไม่ต้องพูดกันแล้วถึงปุถุชนธรรมคาที่ใช้สัตว์เพื่อหาเลี้ยงชีพของเขา

### เราจะช่วยเหลือสัตว์ได้อย่างไร

พุทธศาสนานิกายมหายานให้ความสำคัญเป็นอย่างมากต่อการเป็นมังสวิรัติ ในพราหมณสูตร การกินเนื้อถือ ว่าเป็นการละเมิดกำสาบานแห่งโพธิสัตว์ การกินเนื้อของสัตว์ประเภทใดก็ตามโดยตั้งใจถือว่าเป็นการละเมิดกฎแห่ง กวามเมตตากรุณา ในลังกาวตารสูตรมีข้อกำหนดกล่าวไว้อย่างชัดเจนว่า "การรับประทานเนื้อทุกประเภทในลักษณะใด ก็ตาม ณ ที่ใดก็ได้เป็นสิ่งต้องห้ามสำหรับทุกคน" แม้แต่พุทธศาสนาแบบทิเบตก็มีข้อขัดข้องเกี่ยวกับการกินเนื้อ การ กินเนื้อก่อให้เกิดกรรมชั่ว สำหรับผู้ที่เกี่ยวข้องในการฆ่า การเตรียมอาหารหรือการบริโภกเนื้อสัตว์ รัฐมนตรีว่าการ กระทรวงเกษตรของประเทศภูฏาน เลียงโป คินซัง ดอร์จิ กล่าวว่า "ถ้าหากเราต้องการจะยุติการค้าเนื้อสัตว์และการสั่ง ห้ามการฆ่าสัตว์ เราต้องหยุดกินเนื้อ ถ้าเราหยุดกินเนื้อได้ก็จะไม่มีความต้องการเนื้อสัตว์ และถ้าไม่มีความต้องการ เนื้อสัตว์ก็ไม่ต้องมีการฆ่าสัตว์"

เราสามารถที่จะขุติการสนับสนุนการท่องเที่ยวที่เกี่ยวกับการใช้สัตว์ ถ้าเราเป็นนักท่องเที่ยวที่มีความ รับผิดชอบและมีความรู้ เราควรจะหยุดไปท่องเที่ยวในที่ๆ เรารู้ว่ามีการทรมานสัตว์ เรายังสามารถโน้มน้าวจิตใจ เพื่อนๆ ไม่ให้ไปเที่ยวในสถานที่ดังกล่าว ตัวอย่างเช่น ถ้านักท่องเที่ยวจำนวนมากเลิกขี่ช้างเที่ยวเวลาที่มาเยือนในเอเชีย ตะวันออกเฉียงใต้ เจ้าของช้างก็จะหยุดกิจกรรมขี่ช้าง ผู้จัดการทัวร์และตัวแทนด้านการท่องเที่ยวที่นำเสนอการ ท่องเที่ยวในลักษณะดังกล่าวควรได้รับการบอกกล่าวว่า เรื่องแบบนั้นเป็นเรื่องที่รับไม่ได้เมื่ออุปสงค์ยุติลง อุปทานก็จะ ยติลงด้วย

การับสัตว์เลี้ยงจากสถานพิทักษ์สัตว์เป็นความคิดที่ดีอีกอย่างหนึ่ง สัตว์จำนวนนับแสนตัวถูกฆ่าทุกปีเพราะ ใม่มีคนรับเลี้ยง แทนที่จะซื้อสัตว์และสนับสนุนอุตสาหกรรมสัตว์เลี้ยงที่ร้ายกาจ เราสามารถเลือกที่จะรับสัตว์เร่ร่อน จากสถานที่พักพิงมาอยู่และให้โอกาสมันมีชีวิตอยู่ต่อไป การกระทำที่เปี่ยมด้วยความกรุณาเช่นนี้ไม่เพียงแต่จะ ช่วยชีวิตสัตว์ตัวหนึ่งแต่ยังช่วยลดจำนวนสัตว์เร่ร่อนและเปิดโอกาสให้สัตว์ตัวอื่นๆ ได้รับการสงเคราะห์เนื่องจาก สถานพิทักษ์สัตว์ส่วนใหญ่มักมีขนาดเล็กและแออัด การับสัตว์มาเลี้ยงคู่ได้อย่างรวดเร็วจะช่วยให้แน่ใจว่าสัตว์ตัวอื่นๆ ก็จะได้มีโอกาสหาบ้านพักไปอยู่ได้ เรายังสามารถที่จะทำหน้าที่ผู้ช่วยเหลือสัตว์เลี้ยง โดยการช่วยออกจับสัตว์และ นำมาเลี้ยงไว้ในบ้าน ขณะที่รอคอยเวลาที่จะหาบ้านใหม่ของสัตว์ที่หามา กลุ่มผู้ช่วยชีวิตสัตว์กลุ่มหนึ่งได้แก่ กลุ่มสตรี ชาวพุทธที่เรียกกลุ่ม "เมตตากรุณา" ในกัวลาลัมเปอร์ประเทศมาเลเซีย ที่ได้ช่วยชีวิตสัตว์เร่ร่อนมามากกว่า 100 ตัว ตั้งแต่ปีที่ก่อตั้งขึ้นในปี 2548

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวแห่งราชอาณาจักรไทย ทรงแสดงน้ำพระทัยเมตตาปราณีต่อสุนัขเร่ร่อนอย่า เปี่ยมด้วยพระทัยกรุณา พระองค์ทรงรับสัตว์เร่ร่อน สัตว์พิการและที่ถูกทอดทิ้ง และได้ทรงพระราชนิพนธ์สุนัขเร่ร่อน ที่มีชื่อว่าทองแดง หนังสือเล่มนี้ได้พิมพ์ออกจำหน่ายหารายได้ช่วยโครงการสงเคราะห์สัตว์ในพระบรมราชูปถัมภ์ มากมายหลายโครงการ พระราชดำริในการส่งเสริมการสงเคราะห์ให้สัตว์มีส่วนให้ประชาชนโดยทั่วไปหันมาสนใจให้ การดูแลสุนัข เมื่อสามารถยุติการซื้อสัตว์ได้ก็จะยุติการฆ่าสัตว์ด้วย

เราทุกคนสามารถที่จะช่วยเหลือในกิจการนี้ได้ ในยุคสมัยนี้การสื่อสารได้เจริญก้าวหน้าขึ้นเป็นอย่างมาก เกิด องค์กรพิทักษ์สัตว์ต่างๆ มากมายในทางอินเตอร์เน็ต เราสามารถสมัครเป็นสมาชิกได้ตามเว็บไซต์ต่างๆ เพื่อหาข้อมูล เกี่ยวกับการทารุณสัตว์ และลงชื่อในจดหมายเรียกร้อง กดดันรัฐบาลเพื่อยุติการทารุณสัตว์ หรือเพื่อปรับปรุงกฎหมาย เกี่ยวกับความโหคร้ายที่สัตว์ การเรียกร้องเช่นนี้เป็นวีการที่จะแสดงการต่อต้านวิธีการหากำไรที่ทารุณโหคร้าย

เรายังสามารถใช้วิธีคว่ำบาตร ไม่ซื้อสินค้าที่ผลิต โดยผ่านขั้นตอนที่ทารุณต่อสัตว์เช่น ผู้หญิงที่ใช้เครื่องสำอาง จะต้องรับรู้ถึงที่มาของเครื่องสำอาง โดยการตรวจสอบที่สลากบนบรรจุภัณฑ์เพื่อให้ทราบว่ามีการใช้สัตว์ในการ ทดลองผลิตภัณฑ์หรือไม่ นอกจากนี้เราควรจะเขียนจดหมายไปถึงบริษัทผู้ผลิตเพื่อประท้วงการใช้สัตว์ทดลองในการ ผลิตสินค้า หากมีคนสร้างแรงกดดันมากๆ บริษัทเหล่านั้นก็ต้องหาหนทางอื่นๆ ในการทดสอบผลิตภัณฑ์โดยไม่ใช้ สัตว์

เมื่อเกิดความเมตตาสูงขึ้น เรายังสามารถช่วยเหลือสัตว์โดยตรงโดยการทำงานหรือเป็นอาสาสมัครใน องค์การพิทักษ์สัตว์ บุคคลที่โดดเด่นในเรื่องที่ใช้สถานะตำแหน่งหรือความเมตตาสงสารของตนในการก่อตั้งมูลนิธิที่ ต่อสู้เพื่อสิทธิของสัตว์ ได้แก่ โซไรดา ซาลวาลา ที่ก่อตั้งมูลนิเพื่อนช้างแห่งเอเชียในปี 2536 เป็นกลุ่มเอ็นจีโอที่ ช่วยเหลือช้างที่บาดเจ็บหรือถูกทำร้าย องค์กรศาสนาพุทธหลายแห่งได้ร่วมจัดตั้งเขตพิทักษ์สัตว์ นอกจากนี้ยังมีชมรม ป้องกันสัตว์ในมหานครใหญ่ๆ เกือบทุกแห่งในโบก ยินดีรับอาสาสมัครไปทำงานสนับสนุนองค์กรเหล่านี้ทำได้ทั้งโดยการอุทิสเงินหรือสิ่งของ

การปลดปล่อยสัตว์ที่จะถูกฆ่าให้เป็นอิสระเป็นการกระทำที่สำคัญมาก โดยเฉพาะสำหรับผู้ที่ป่วยโรคร้ายแรง มีผู้แนะนำให้กระทำการดังกล่าวเพื่อช่วยยืดอายุของผู้ป่วยได้ โดยตั้งอยู่บนพื้นฐานความเชื่อที่ว่า ถ้าคนเราช่วยเหลือ ชีวิตของผู้อื่น ก็จะช่วยเหลือชีวิตของตนเองได้ สิ่งที่ดีที่สุดคือการปล่อยสัตว์ที่เราสามารถดูแลได้เอง ส่วนใหญ่คนที่จะ ชอบซื้อนก ปลา และเต่า และนำไปปล่อยเพียงเพื่อที่มันจะถูกจับถูกล่าอีกครั้งหนึ่ง เราต้องใช้ปัญญาในการปฏิบัติและ แสดงความเมตตาเพื่อประโยชน์ต่อสรรพสัตว์ องค์กรชาวพุทธและสูนย์ธรรมะต่างๆ สามารถจัดกิจกรรมเพื่อสร้าง ความรู้ความเข้าใจในหมู่ผู้ปฏิบัติธรรมในเรื่องประโยชน์ของการปลดปล่อยสัตว์ การปล่อยสัตว์เกี่ยวข้องกับบารมี 6 ประการอย่างครบถ้วน ได้แก่ จาคะ ศีล ขันติ ความปิติในความเพียร สมาธิและปัญญา ที่สำคัญก็คือจาคะ ซึ่งช่วย ปกป้องสัตว์จากความเกรงกลัวซึ่งไม่เพียงแต่จะนำความสุขมาสู่สัตว์ที่ได้รับการปลดปล่อย แต่ยังเป็นเหตุให้เกิด ความสุขสำหรับตนในอนาคตอีกด้วย

จาคะ เป็นบารมีหนึ่งในหกประการและการให้ธรรมะแก่สรรพสัตว์ถือเป็นทานที่สูงส่งที่สุด ถ้าเราหวังจะ ช่วยสิ่งใดแต่เป็นเรื่องเกินกำลังเราสามารถท่องมนตร์หรือร่ายบทสวดอุทิศให้ได้ เราสามารถปลูกเมล็ดพันธุ์แห่งการ ตรัสรูลงไปในกระแสสำนึกของสัตว์ โดยการตั้งใจเอ่ยนามพระพุทธเจ้าเพื่อให้สัตว์นั้นได้ยินก็ได้

## สรุป

บุคคลเพียงคนเดียวสามารถที่จะก่อให้เกิดความแตกต่างในชีวิตของสัตว์ได้ ถึงแม้จะมีสมาชิกคนเดียวใน ครอบครัว ชุมชนสงฆ์หรือองค์กรหนึ่งๆ ที่ตั้งใจปฏิบัติการแสดงเมตตากรุณาก็จะเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น นอกจากนี้ ประโยชน์ของการทำสมาธิแบบเมตตา และการปฏิบัติธรรมอื่นๆ ก็คือการบรรลุซึ่งโพธิจิต และไม่ปล่อยให้ความ เมตตา กรุณาอยู่ที่ฟูกที่นั่งปฏิบัติธรรม การกระทำของเราจะบังเกิดผลที่ลึกซึ้ง และช่วยเผยแผ่แสงแห่งความเมตตา กรุณาไปยังประเทศชาติของเรา ขอสรุปด้วยการยกคำพูดของท่านมหาตมะ คานธี ผู้นำขบวนการอหิงสาคนสำคัญใน ศตวรรษที่ 20 ที่ว่า "ความยิ่งใหญ่ของชาติหนึ่งๆ และความก้าวหน้าทางศีลธรรมสามารถตัดสินได้จากวิธีการที่ปฏิบัติ ต่อสัตว์ในประเทศนั้นๆ"

Beth Goldring

เอกสารนี้เป็นความพยายามที่จะสำรวจการใช้คำสอนของพระพุทธเจ้ากับการปฏิบัติกรุณาที่ปฏิบัติจริงในโลกนี้ ด้วย ประสบการของฉันเกือบ 12 ปีในการทำงานช่วยเหลือผู้ป่วยเอดส์ในโครงการพรหมวิหาร ประเทศกัมพูชา ซึ่งฉันเข้า ร่วมงานในปี 2000 เพื่อการช่วยเหลือผู้ป่วยที่ยากไร้ในกรุงพนมเปน โครงการนี้มีเจ้าหน้าที่ 10 คน เป็นชาวกัมพูชา ทั้งสิ้นยกเว้นตัวดิฉัน โดยที่เจ้าหน้าที่ 7 คนติดเชื้อเอดส์ งานของเราแบ่งออกเป็น 3 ส่วน ส่วนที่สำคัญที่สุดคืองานจิต ตาภิบาลซึ่งเป็นหน่วยงานที่บรรเทาจิตใจ อารมณ์ของผู้ป่วยและครอบครัว และยังทำงานค้านสังคม เช่นการส่งต่อ ผู้ป่วย การให้ความอนุเคราะห์สิ่งของ ประสานงานกับองค์กรอื่นๆ นอกจากนี้หน่วยงานจิตตาภิบาลยังทำงานค้าน การรักษาด้วยพลังจักรวาลหรือเรกิ (Reiki) อีกด้วย เป็นการรักษาด้วยการสัมผัสประสานกับพลังชีวิตจากจักรวาล จาก ประสบการณ์ของเราพบว่าวิธีการนี้ช่วยให้คนใช้ที่อ่อนแอและไม่สามารถทำวิปัสสนากรรมฐานใต้ด้วยตนเองมีสมาธิ ดีขึ้น ตัวอย่างต่อไปเป็นเรื่องที่ฉันอ้างถึง

ในสถานพักฟื้น Maryknoll Kunthea กำลังจะตายด้วยโรคมะเร็งและเอดส์ เจ้าหน้าที่ของเราชื่อSouen เป็น เพื่อนเก่าแก่กับเธอได้ไปเยี่ยมเธอเกือบทั้งวันทุกวัน เราให้อิสระแก่Souen ให้ไปเยี่ยมคนไข้รายอื่นได้ด้วย ส่วนตัวSouen เอง เธอก็รอเวลาของเธอที่กำลังจะมาถึง

วันนี้ล่ามของฉันที่ชื่อRoma และฉันได้ไปที่สถานพักฟื้นเพื่อคุยเรื่องงานกับท่านผู้ อำนวยการ พวกเราถือ โอกาสนี้แวะไปเยี่ยมKunthea ก่อนที่Souen จะมาถึง ในขณะที่ไปถึงKunthea กำลังร้องไห้เพราะผ้าอ้อมของ เธอหลวมและรั่วเนื่องจากขากับสะโพกยึด ประกอบกับมีคนพูดไม่ดีกับเธอ เราจึงทำความสะอาดตัวให้เธอ แล้วพูดปลอบประโลมให้เธอสงบลง จากนั้นฉันทำเรกิให้เธอที่ขา ส่วนRoma ทำให้ที่หลังและบ่า ฉัน พยายามทำเรกิที่ท้องซึ่งบวมโตจากเนื้องอกแต่เนื้อเยื่อของเธอไม่ตอบสนอง เธอพร่ำบ่นว่าอยากจะนอนหลับ แต่เธอไม่ได้พักผ่อนเลยเพราะร่างกายของเธอไม่สามารถอยู่ในท่าหนึ่งท่าใดได้นานเกินกว่านาที

Roma และฉันเตร็ดเตร่อยู่บริเวณนั้น ทำอะไรเท่าที่จะทำได้จนกระทั่งSouen มาถึงและไปนั่งที่เตียงกับ Kunthea จากนั้นเราได้ไปประชุม หลังจากเสร็จจากการประชุมเราได้กลับมาที่เยี่ยมKuntheaอีกครั้ง Souen ได้ห่มผ้าให้เธอและยังคงนั่งอยู่ข้างๆศีรษะของเธอพร้อมกับสวดมนต์คำสอนของพุทธศาสนาอย่างเบาๆ บรรยากาศในห้องช่างสุขสงบเสียเหลือเกินและความสุขสงบนั้นได้แพร่กระจายออกมา จากนั้นRoma ได้ เข้าร่วมวงกับSouen ส่วนฉันกลับไปทำงานอื่นต่อ

หลังจากนั้นRoma บอกกับฉันว่า ไม่สามารถรู้ได้ว่าKuntheaหลับแล้วตายจากไปเมื่อไร ทั้งเขาและSouenได้ เฝ้าดูแลเธออย่างระมัดระวัง ตระหนักรู้ว่าเธอได้จากไปแต่ไม่รู้ว่าเธอหยุดหายใจเมื่อใด (มีช่วงเวลาสั้นๆ ระหว่าง 2 เหตุการณ์ หยุดหายใจและตาย) การส่งผ่านจากภพหนึ่งไปส่งอีกภพหนึ่งได้เกิดขึ้นแล้ว ปรากฏว่างานของเราตลอดระยะเวลา 11 ปีที่ผ่านมานี้ไม่ได้ผลิตผลอันใดเลยนอกจากความตาย แต่สิ่งที่เกิด ขึ้นกับฉันก็นับได้ว่ามีคุณค่าคุณประโยชน์นานับประการ

ฉันอยากจะตั้งสมมุติฐานและตั้งคำถามว่า การปฏิบัติตามวิธีพุทธจะช่วยการทำงานของเราได้อย่างไรและ งานของเราจะเป็นห้องทดลองให้เรามีความเข้าใจในคำสอนพุทธสาสนาได้อย่างไร นี่เป็นคำถามง่ายๆในระดับหนึ่ง ที่นี่เราเป็นองค์กรพุทธสอนวิปัสสนากรรมฐานและคำสอนของพระพุทธองค์ เราปฏิบัติงานตามคำสอนนั้น เราปฏิบัติ ตามประเพณีพุทธนิกายเถรวาทสายเขมรโดยสวดมนต์และปฏิบัติภาวนาทุกวันก่อนที่จะไปเยี่ยมเยียนคนใช้ สวดมนต์ ให้กับคนใช้ คนตายและคนที่กำลังจะตาย บริจาคเงินให้กับครอบครัวคนตาย เพื่อจัดงานสวดมนต์ทำบุญอุทิสส่วน กุสลครบ 7 วันให้กับผู้วายชนม์ จัดให้มีการสอนคำสอนพุทธสาสนาและการรักษาศีล 8 เราได้ช่อมแชมห้องดับจิต ประดิษฐานพระพุทธรูป ทาสีให้ท่านและสวดมนต์เป็นประจำ จัดพิธีปัดเป่าสถานที่ที่ผีสิงอยู่ เรียนรู้ "Smut" ซึ่งเป็น บทสวดภาษาเขมรที่ไพเราะ เพื่อดลใจ กระตุ้นอารมณ์การเจ็บให้ลดลง บทสวดดังกล่าวเป็นคำอธิบายเกี่ยวกับ "สังเวละ" และ"ปสาทะ" (ความหดหู่สลดใจ และความเลื่อมใจ แจ่มใส) จัดอบรมวิปัสสนากรรมฐาน 10 วันให้กับ เจ้าหน้าที่เป็นประจำทุกปี การที่ทั้งเราและคนไข้ได้ปฏิบัติตามหลักธรรมในพุทธสาสนาจึงเป็นปัจจัยให้เรายังคง ปฏิบัติงานอยู่ได้

เราฝึกปฏิบัติ ศีล บารมี อริยสัจจ์ 4 และคำสอนอื่นๆของพระพุทธองค์ การฝึกปฏิบัติศีลและบารมีจะช่วย ไม่ให้เราทำร้ายผู้อื่นและยังเป็นคุณสมบัติที่สำคัญในการพัฒนาวิปัสสนาภาวนา อีกทั้งยังเป็นส่วนสำคัญให้เราฝันฝ่า อุปสรรคและงานที่ยากลำบากให้ผ่านพ้นไปได้ ทำให้เราเข้มแข็งมากกว่าอ่อนแอต่ออุปสรรคนั้น

ตอนที่ฉันเริ่มทำงานที่นี่ใหม่ๆ หัวหน้าโครงการMaryknollซึ่งเป็นหัวหน้าอย่างไม่เป็นทางการของฉันเคยพูด กับฉันว่า "ถ้าสิ่งนั้นมันไม่ใช่สิ่งดีๆสำหรับชีวิตคุณ มันก็คงไม่ใช่สิ่งดีๆสำหรับคนไข้เช่นกัน" ฉันเคยโต้ตอบว่า"เป็น เพราะมันยากลำบาก มันคงไม่ได้หมายความว่ามันไม่ใช่สิ่งดีๆในชีวิต" ฉันคิดว่าเขาคงเห็นด้วย หลังจากนั้นอีก หลายปีสิ่งต่างๆก็เปลี่ยนไป ฉันเริ่มคุ้นเคยและสงบขึ้นกับคนไข้แม้ในสถานการณ์ที่ยากยิ่งและน่าสะพึงกลัว แม้ใน ภายหลังฉันหวังและรอคอยความใกล้ชิดผูกพันเอื้ออาทรนั้นจะเกิดขึ้น เจ้าหน้าที่ของเราทุกคนมีประสบการณ์อัน ยาวนาน เราเป็นทั้งผู้ให้และผู้รับความกรุณาเกื้อกูลกันและกัน เราคุ้นเคยอย่างมากกับเวลา บางครั้งก็เป็นเพียงเสี้ยว วินาที บางครั้งก็กินเวลายาวนาน ทั้งเราเองและคนไข้ตลอดจนญาติของคนไข้ได้ผ่านบางสิ่งบางอย่างที่สำคัญยิ่ง ไม่มี คำพูดใดๆ มีแต่ความใกล้ชิดผูกพันเอื้ออาทร เข้าใจกันและกันอย่างลึกซึ้ง

ด้วยประสบการณ์ทั้งค้านเวลาและความกรุณาทำให้งานนี้ยังคงคำเนินต่อไปได้และทำให้เรายังคงยืนหยัดที่ จะให้ทำงานที่ยากยิ่งนี้ต่อไป ทั้งการฝึกอบรมทั้งหมด ทั้งการงานทั้งหมดในการพัฒนาตัวตนและความเข้าใจที่ถ่องแท้ ของชีวิต ทั้งการปฏิบัติตามหลักศาสนาของเรา สิ่งเหล่านี้เป็นเสมือนห้องทดลองและเติมเต็มให้เกิดความใกล้ชิด ผูกพันเอื้ออาทร

Ieng Sung ชายชาวเวียตนาม- กัมพูชา วัย 28 ปี ตายเมื่อวันที่ 13 มิถุนายน 2010 ที่ตึกคนใช้วัณโรคของ โรงพยาบาลมิตรภาพ เขมร-โซเวียต เขาถูกล่ามโซ่ไว้กับเตียงเพราะเป็นนักโทษถูกส่งตัวมาจากคุก เขาเป็น ทั้งเอดส์และวัณโรค มีก้อนเนื้อบวมมากที่ด้านข้างของคอและเจ็บปวดมาเป็นเวลาหลายเดือนแล้ว ก่อนที่เขา จะพูดไม่ได้ เขาคิดถึงครอบครัวมาก เขาไม่ได้พบหรือทราบข่าวคราวของครอบครัวเป็นเวลาหลายปีแล้ว ผู้อำนวยการPheap และฉันจึงออกตามหา เราได้พบเพียงเพื่อนบ้านของเขาซึ่งบอกกับเราว่าทุกคนในบ้าน ยกเว้นน้องชายของเขาได้เสียชีวิตหมดแล้ว นี่คือเรื่องราวที่เขาเล่าให้พวกเราฟัง

ประมาณปี 2005 พ่อของSung เข้าไปในบ้านของเพื่อนบ้านกลางคึกเพื่อจะไปขอยืมเงินมาช่วยเหลือเพื่อน บ้านคนอื่นที่มีปัญหาด้านแรงงาน พ่อของเขาถูกกล่าวหาว่าเป็นขโมยและถูกตือย่างหนักโดยเฉพาะบริเวณ ศรีษะ เมื่อครอบครัวพาไปคลินิกจึงทราบว่าต้องใช้เงิน 600 คอลล่าร์ในการรักษา พวกเขาจึงพาพ่อกลับมา ตายที่บ้าน เมื่อตอนที่พ่อใกล้จะตาย ลูกชายทั้งห้าไม่เคยมีใครมาเยี่ยมเยียนเลย ด้วยความเจ็บแค้นพ่อจึง สาปแช่งให้ลูกชายทั้งหมดตายเร็วๆ

หลังจากนั้นอีก 2 ปี แม่ของSung ซึ่งชาวบ้านบรรยายว่าเป็นคนสุภาพอ่อนโยน น่าจะตายด้วยโรคมะเร็งโดย ไม่ได้ทำการรักษา ไม่มีใครมีเงินที่จะเดินทางไปคุกเพื่อไปแจ้งให้Sung ทราบ พี่น้องผู้ชาย 3 คนตายด้วยโรค เอดส์ ยังอยู่เพียงน้องชายซึ่งเป็นหัวหน้าแก็งในสลัม บ้านเช่าที่ครอบครัวเคยเช่าอยู่ได้ถูกผู้อื่นเช่าต่อมา นานหลายปีแล้ว

เราไม่ได้แจ้งเรื่องดังกล่าวให้Sung ทราบ ด้วยเกรงว่าเขาจะท้อแท้สิ้นหวัง เราบอกแต่เพียงว่าครอบครัวเขา ได้ย้ายออกไปอยู่ที่อื่น เขาเรียกพวกเราว่าคนโกหกและพูดว่าแม่ของเขาไม่มีวันย้ายไปอยู่ที่อื่นเด็ดขาด หลังจากนั้นไม่นานร่างกายเขาก็เข้าสู่ขั้นวิกฤต

เราโชคดีที่ ณ เวลานั้นเรามีอาสาสมัครชาวเวียตนาม - อเมริกัน ชื่อ Jayvy เธอได้อยู่เป็นเพื่อนSung เป็น ชั่วโมง รักษาด้วยพลังจักรวาล จับมือ พูดภาษาเวียตนามและร้องเพลงกล่อมเด็ก สัมผัสกับเขาในภาษาและ จังหวะเสียงเหมือนกับประสบการณ์ของเขาในวัยเด็กเล็กๆๆ เราดูแลSung เป็นอย่างดี เจ้าหน้าที่ของเราไป เยี่ยมเขาแทบทุกวัน บางวันใช้เวลาหลายชั่วโมง ในการสวดมนต์ ทำพลังจักรวาล หรืออาจเป็นเพียงนั่งเป็น เพื่อนเขา ในที่สุดSung ก็ตายอย่างสงบราบเรียบ จากการชัณสูตรพบว่า วัณ โรคของเขาเป็นวัณ โรคชนิดดื้อ ยา ถ้าได้มีการตรวจสอบวินิฉัยก่อนหน้านี้เขาก็คงยังมีชีวิตอยู่

ประสบการณ์ของความใกล้ชิดผูกพันเอื้ออาทรไม่ได้จำกัดอยู่ในวงการทำงานของเรากับคนไข้เท่านั้น แต่ยัง เป็นที่เข้าใจได้ว่าเราเป็นหน่วยช่วยเหลือสังคมในทุกรูปแบบของชีวิตของเรา อย่างไรก็ตามงานของเรากับคนไข้ถูก ทคสอบอย่างหนักอยู่เสมอ ณ สถานที่แห่งนี้เราไม่เพียงมีประสบการณ์ด้านความเอื้ออาทรเท่านั้น แต่ยังมี ประสบการณ์ด้านที่ ได้เห็นและผจญกับอุปสรรคขวากหนามที่ขวางกั้น ยิ่งเรามีความใกล้ชิดผูกพันเอื้ออาทรมากขึ้น เท่าไรเรายิ่งตระหนักว่าเรายิ่งมีความกังวลใจ ลำคาญใจ ต่อต้าน ว้าวุ่น ไม่สามารถอยู่กับปัจจุบันขณะได้ เจ้าหน้าที่ อาวุโสผู้หนึ่งของฉันชอบพูดเสมอๆว่า "คนไข้คือครูของเรา" ยิ่งเราทำงานนานขึ้นเท่าไร เรายิ่งมีความรู้สึกว่าเราเป็น หนี้คนไข้มากเท่านั้น

การศึกษาและการปฏิบัติตามวิถีพุทธเป็นปัจจัยช่วยให้เรามีทั้งประสบการณ์และช่วยสร้างเข้าใจในสิ่งต่างๆ หากปราศจากปัจจัยนี้เราก็คงหมดแรงและไปไม่ถึงข้อจำกัดของงานที่ยากยิ่งในลักษณะนี้ หากปราศจากความเข้าใจเรา คงทำอะไรไม่ถูกเมื่อเกิดเหตุการณ์กับขันขึ้น ทั้งนี้เพราะการทำงานของเราเกี่ยวข้องกับสถานการณ์วิกฤต สัมผัส โดยตรงกับชีวิตและความตายซึ่งบ่อยครั้งเป็นสภาพที่น่าสะพึงกลัว บ่อยครั้งที่เราล้มเหลว แต่เพราะเราได้ศึกษาธรรม ไม่เฉพาะกับการศึกษาตามรูปแบบเท่านั้นแต่เป็นการศึกษาด้วยความทุ่มเททั้งใจ ทำให้เรายังดำเนินชีวิตอยู่ได้เหนือสิ่ง ที่อาจจะผิดพลาด และบางครั้งเป็นประสบการณ์ของโลกตตร

Guo Cheen Shi

คุณจะ "ขอมรับไหมว่า เราไม่ได้ใช้ชีวิตด้วยความเมตตา และบางคนกลับเพิ่มความทุกข์ให้ผู้อื่นโดยอ้างศาสนา" <sup>1</sup>ใน ฐานะชาวพุทธ เรามีเมตตาในความคิด วาจา และการกระทำหรือไม่ เรา "สนับสนุนให้มนุษย์รู้จักชื่นชมความ หลากหลายทางวัฒนธรรมและศาสนาหรือไม่" <sup>2</sup> เราได้ "ส่งเสริมความเห็นอกเห็นใจในความทุกข์ของผู้อื่น หรือแม้แต่ผู้ ที่เรามองว่าเป็นศัตรูหรือไม่" <sup>3</sup>

หากกุณสะคุ้งค้วยความสงสัยสักเพียงนิคกับคำถามเหล่านั้น คุณจะอำแขนรับกฎบัตรแห่งความเมตตาอย่าง เต็มหัวใจ หากคนเรามีเมตตาอย่างแท้จริงกว่านี้ ข้อขัดแย้งต่างๆ ด้านความคิด คำพูดและการกระทำ ตลอดจนการสู้รบ ที่เกิดขึ้นรอบตัวเรา ทั้งในชุมชนของเราและทั่วโลก ย่อมสลายไปอย่างแน่นอน สำหรับเรื่องนี้ อดีตแม่ชีท่านหนึ่งที่เคย ประสบทุกข์มาแล้วได้แสดงความปรารถนาว่า "พวกเราจะช่วยสร้าง ผลักดัน และสนับสนุนให้มีกฎบัตรแห่งความ เมตตาซึ่งร่างโดยนักคิดชั้นแนวหน้าจากสาสนายูคาย คริสต์และอิสลาม โดยตั้งอยู่บนหลักการสนับสนุนพื้นฐานของ ความยุติธรรม และการให้เกียรติซึ่งกันและกัน"

คาเรน อาร์มสตรอง เคยเป็นแม่ชีในนิกายโรมัน คาทอลิก และเป็นหนึ่งในนักคิดเกี่ยวกับบทบาทของศาสนา ในโลกปัจจุบัน คาเรน ลาสิกขาเพื่อเข้าศึกษาปริญญาสาขาวรรณคดียุคใหม่ที่มหาวิทยาลัย Oxford ในปี 1982 เธอเริ่ม เขียนหนังสือเกี่ยวกับช่วงเวลา 7 ปี ที่เธออยู่ในคอนแวนต์ชื่อ Through the Narrow Gate ซึ่งทำให้ชาวแคทอลิกทั่วโลก ไม่พอใจ หนังสือเล่มล่าสุดของเธอคือ The Spiral Staircase กล่าวถึงการเข้าถึงธรรมะของเธอหลังจากที่เธอลาสิกขา แล้ว และเริ่มมีแนวคิดเกี่ยวกับศาสนาที่มีลักษณะเอกเทวนิยมเปลี่ยนไปเป็นแนวคิดที่ไม่นับถือรูปเคารพ 4

คาเรนเล่าถึงความทรงจำ "ที่เจ็บปวค" ของเธอว่า "ในปี 1962 ดิฉันเข้าสู่รั้วคอนแวนต์ในฐานะเด็กวัยรุ่น ไฟ แรง มีอุดมการณ์ ไม่ค่อยเรียบร้อยและเพ้อฝัน แต่อีก 7 ปีต่อมา ดิฉันก็ก้าวออกมาหลังจากที่เกิดโรคเครียด ประสบ ความผิดหวังรุนแรงและจิตใจบอบช้ำมาก" อาตมาเชื่อว่าความมุ่งมั่นของคาเรนที่จะส่งเสริมการพัฒนาเมตตาจิตเพิ่ม มากขึ้นหลังจากประสบความทุกข์ทางใจนั้น ดังที่ ลอร์ดไบรอนได้กล่าวไว้ว่า "หยดน้ำค้างแห่งความกรุณาคือหยาด น้ำตา"

ภายหลังจากเหตุการณ์เมื่อวันที่ 11 กันยายน คาเรนเป็นผู้นำการเคลื่อนใหวเพื่อสร้างความเข้าใจอันเป็น เอกภาพ เธอเขียนหนังสือกว่า 20 เล่มเกี่ยวกับแนวความคิดว่า สาสนาอิสลาม สาสนายูดาย และสาสนาคริสต์มีความ คล้ายคลึงกันอย่างไร และสาสนาเหล่านี้มีผลต่อเหตุการณ์ต่างๆในโลกอย่างไร รวมไปถึง A History of God และ Holy War: The Crusades and Their Impact on Today's World หนังสือเล่มล่าสุดของคาเรนคือ คัมภีร์ไบเบิลในฐานะ หนังสือชีวประวัติ นอกจากนี้ การทำสมาธิโดยภาวนาตามสรัทธาและสาสนาส่วนบุคคลของเธอ (เธอเรียกตัวเองเป็นผู้ นับถือเอกเทวนิยมอิสระ) ได้ก่อให้เกิดการอภิปรายอย่างมาก โดยเฉพาะแนวคิดของเธอเรื่อง รากฐานนิยม (Fundamentalism) ซึ่งเธอมองจากบริบททางประวัติสาสตร์เห็นว่าเป็นผลของวัฒนธรรมสมัยใหม่ 6

การเรียกร้องของ คาเรน อาร์มสตรอง ที่ให้มีความเข้าใจระหว่างศาสนาต่างๆ เป็นที่รู้จักของสังคมเมื่อความ ปรารถนาของเธอที่จะให้มีกฎบัตรแห่งความเมตตาได้รับความเห็นชอบจาก TED (Technology, Entertainment and Design) เมื่อปี 2008 กฎบัตรแห่งความเมตตากลายเป็นความพยายามแห่งความร่วมมือที่ทุกคนมีสิทธิเข้าร่วมได้ ใน ปลายปี 2009 คนจากทุกประเทศ ทุกความเชื่อ ทุกพื้นเพ ต่างส่งความเห็นของตนเองเพื่อรวมไว้ในกฎบัตรฯ นี้ ในเดือน กุมภาพันธ์ 2009 ถ้อยคำต่างๆ ของชาวโลกนี้ได้รับการรวบรวมและยื่นต่อ Council of Conscience ซึ่งคือคณะผู้นำทาง

ศาสนาและนักคิดระดับสูงเพื่อจัดทำร่างเอกสารขั้นสุดท้าย เมื่อวันที่ 12 พฤศจิกายน 2009 กฎบัตรแห่งความเมตตาได้ ปรากฎต่อโลก และนับจากนั้นเป็นต้นมา กฎบัตรแห่งความเมตตาก็กลายเป็นการเคลื่อนไหวแนวใหม่ของยุคปัจจุบันที่ มีคนมีส่วนร่วมมากขึ้น

อาตมาจำได้ว่ารู้จักกาเรน อาร์มสตรอง ครั้งแรกเมื่อตอนที่ได้ดูเธอในวิดีโอแสดงความปรารถนาของ TED ซึ่ง เป็นองค์กรไม่แสวงกำไร อาตมากิดว่า "ความกิดนี้ดีมาก แต่เสียดายที่เป็นแนวกิดสำหรับศาสนากลุ่มอับราฮัมเท่านั้น ตอนนั้น อาตมาก็กิดเหมือนที่พวกกุณกิดอยู่ในขณะนี้ว่า แล้วแนวกิดนี้เกี่ยวอะไรกับชาวพุทธอย่างฉันด้วย"

กรั้งที่สองที่อาตมาได้เห็น คาเรน อาร์มสตรอง เธออยู่ใกล้กว่าเดิมมาก ในตอนนั้นอาตมาเพิ่งถูกขับจาก Dharma Realm Buddhist Association และพักอยู่ที่บ้านของมารดาในเมืองซีแอตเติล ขณะนั้นคาเรนอยู่ที่เมืองแวนคู เวอร์ในงานประชุมสุดยอดสันติภาพปี 2009 กับองค์ดาไลลามะซึ่งจัดโดยศูนย์สันติภาพและการศึกษาดาไลลามะ ตอน นั้นอาตมาคิดว่า "ดีจัง เธอติดต่อกับองค์ไลลามะด้วย บางทีนี่อาจหมายถึงชาวพุทธก็ได้" ช่วงเวลานั้นเป็นช่วงเวลาที่ ตกต่ำในชีวิตของอาตมาและอาตมาตระหนักว่าวิธีเดียวที่จะมีความสุขในชีวิตได้ก็คือการช่วยเหลือผู้อื่น ตามที่องค์ดา ไลลามะได้กล่าวไว้ว่า "ถ้าคุณอยากให้ผู้อื่นมีความสุข คุณต้องฝึกมีเมตตา และถ้าคุณอยากมีความสุข คุณก็ต้องฝึกมี เมตตาเช่นกัน" นอกจากนี้ อาตมายังรู้สึกว่า ตัวเองมีบาดแผลเหมือนคาเรน และรู้สึกชื่นชมปัญญาของเธอ และเข้าใจ ว่าหากปราสจากสันติภาพระหว่างศาสนายดาย คริสต์และอิสลาม (เช่น ในตะวันออกกลาง) ก็จะไม่มีสันติภาพ

ค้วยการสนับสนุนของ Northwest Interfaith Community Outreach และศูนย์สันติภาพและการศึกษาดาไลลา มะ อาตมาได้สมัครเป็นหุ้นส่วนความร่วมมือของกฎบัตรแห่งความเมตตาหรือ Charter for Compassion ของเครือข่าย Compassionate Action Network และได้ร่วมจัดงานเปิดตัวกฎบัตรฯ ในเมืองซีแอตเติลเมื่อเดือน พฤศจิกายน 2009

ทันทีหลังจากการเปิดตัวกฎบัตรแห่งความเมตตา อาตมาได้เป็นตัวแทนเมืองซีแอตเติลในฐานะทูตประจำ Parliament of World Religions อาตมาตระหนักถึงความสำคัญที่กฎบัตรแห่งความเมตตาจะต้องเป็นส่วนหนึ่งของเวที่ โลกแห่งนั้น และได้เสนอแนวคิดที่จะเชื่อมโยงกฎบัตรฯ กับ Council of the Parliament of World Religions อาตมา รู้สึกขินดีที่ Sister Joan Chittister จาก Council of Conscience ในกฎบัตรฯ ได้จัดเวทีถาม-ตอบ ซึ่งทำให้อาตมามีโอกาส นำเสนอความคิดกับ Dr. Chandra Muzaffar และคนอื่น ๆ จากเมลเบิร์น จากนั้น ได้มีความพยายามประสานงาน ระหว่าง Charter for Compassion กับ Parliament ทำให้เกิดความร่วมมือในการรณรงค์และเครือข่ายของเมืองแห่ง เมตตาและเมืองแห่งสันติหรือ Compassionate Cities and Peace Cities

เมื่อกลับจาก Parliament อาตมาก็เริ่มโครงการรณรงค์เมืองซีแอตเติลแห่งความเมตตา และ ได้เปิดตัวเครือข่าย การคำเนินงานความเมตตาหรือ Compassionate Action Network ผ่านเว็บไซต์ The Point เมื่อวันที่ 31 ธันวาคม 2009 นาย Jon Ramer ผู้อำนวยการ Compassionate Action Network ได้ทำข้อตกลงกับสภาเมืองซีแอตเติลและ นายกเทสมนตรีว่า ถ้ามีคน 1,000 คนสนับสนุนการรณรงค์เมืองซีแอตเติลแห่งความเมตตานี้ เมืองซีแอตเติลจะลงนาม เป็นเมืองแห่งความเมตตา การรณรงค์ได้เริ่มขึ้นและวันที่ 24 เมษายน 2010 ได้กลายเป็นวันที่เมืองซีแอตเติลได้รับการ แต่งตั้งให้เป็นเมืองแห่งความเมตตา ทั้งหมดนี้ขึ้นอยู่กับเรา!

ในนามของเครือข่ายการดำเนินงานความเมตตา อาตมาได้เสนอแนวคิดนี้ต่อแคเรนโดยผ่านการประชุม ทางไกลที่จัดขึ้นโดยบริษัท Global Tolerance ซึ่งในขณะนั้นเป็นบริษัทประชาสัมพันธ์หลักของกฎบัตรแห่งความ เมตตา และเป็นผู้เปิดเส้นทางสื่อสารและช่วยให้การดำเนินงานตามแนวคิดต่างๆเป็นไปได้ ต่อมา อาตมาได้เชิญคาเรน มาเข้าร่วมกิจกรรมที่เมืองซีแอตเติลซึ่งเธอกี่ยินดี และยังดูแลค่าใช้จ่ายในการเดินทางของตัวเธอเองทั้งหมดด้วย

ในช่วงที่วางแผนจัดงานพบปะระหว่างองค์กรและกลุ่มอาสาสมัคร เราทราบว่าสถาบันเฟทเซอร์ (Fetzer Institute) เข้ามาช่วยงานบริหารจัดการให้กับกฎบัตรแห่งความเมตตา โดยเป็นกุญแจสำคัญในการจัดการทางการเงิน

ของกิจกรรมในโครงการเมืองซีแอตเติล รวมถึงโครงการรณรงค์เมืองแห่งความเมตตาที่กำลังเริ่มดำเนินไปได้ด้วยดี นอกจากนี้ สถาบันฯยังชักนำบุคคลในวงการต่างๆเข้ามาให้การสนับสนุนกฎบัตรฯ เช่น Chade Meng Tan ซึ่งเป็น Bhuddist jolly good fellow จาก Google, Fred Luskin แห่งโครงการอภัยทานของ Standford และ Methier Ricard พวก เขากล่าวปราสรัยในงานครบรอบหนึ่งปีของกฎบัตรฯ ในงาน TEDPrize ผ่าน webcast ที่จัดโดยองค์การสหประชาชาติ

ในอีกสองปีข้างหน้า สถาบันเฟทเซอร์จะเน้นไปที่สามชุมชนสำคัญในการคำเนินงานเกี่ยวกับกฎบัตรฯ คือ (1) ชุมชนระหว่างศาสนา (2) คนหนุ่มสาว และ (3) เมืองแห่งความเมตตา โดยซีแอตเติลจะเป็นเมืองดั้นแบบและศูนย์ ประสานงานความสัมพันธ์ของชุมชนทั้งสาม ซึ่งรวมถึงการเป็นแม่แบบและจัดเตรียมทรัพยากรให้แก่เมืองต่างๆ ทั่ว โลกที่จะเป็นเมืองแห่งความเมตตา เรื่องนี้มีสาระมากกว่าที่จะเป็นแค่แผ่นกระดาษ เราสามารถส่งเสริมให้ผู้ลงนามและ ชุมชนมีความรับผิดชอบได้ ซีแอตเติลเป็นผู้นำในการสำรวจเพื่อเปรียบเทียบเมืองในช่วงก่อนและหลังการประกาศ เป็นเมืองแห่งความเมตตา และยังได้พัฒนาทีมงานปฏิบัติเมตตาจิตและจัดตั้งสถาบันเมืองแห่งความเมตตาอีกด้วย วัฏ จักรแห่งความเมตตายังคงเติบโตและสามารถเกิดขึ้นได้ในทุกที่ ด้วยการใช้สิบสองขั้นตอนในการสร้างความเมตตา ของกฎบัตรฯ และของคาเรน

"ความเมตตาเป็นความคิดที่เยี่ยมที่สุดที่มนุษยชาติเคยมีมา" เป็นคำพูดของ Chris Anderson แห่ง TED ที่มักมี คนนำไปกล่าวอ้างเสมอ ขณะที่ Jeanne Tsai แห่งศูนย์วิจัยและการศึกษาความเมตตาและความกรุณา (Stanford Center for Compassion and Altruism Research and Education) ได้ค้นพบว่า ความเมตตานำไปสู่ความหวัง เมื่อเปรียบเทียบ ระดับความเห็นอกเห็นใจของกลุ่ม 4 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มที่ไม่ได้มีการอบรมใดๆ 2) กลุ่มที่ได้รับการอบรมด้านการละคร 3) กลุ่มที่ฝึกสติปัฏฐาน และ 4) กลุ่มที่ฝึกเมตตากรรมฐาน Tsai ค้นพบว่าคนในกลุ่ม 3 ที่ฝึกสติปัฏฐาน และกลุ่ม 4 ที่ฝึก เมตตากรรมฐาน มีระดับความเมตตาพอๆ กันและมีมากกว่าอีกสองกลุ่มแรก ในการทดสอบว่าบุคคลเหล่านี้มีเมตตา มากกว่าเพราะการฝึกหรือว่าพวกเขาเป็นเอง Tsai พบว่าการเลือกความประพฤติของตนเองก็มีส่วน และลักษณะเด่น ของผู้ฝึกเมตตากรรมฐานก็คือ พวกเขามีทัศนะที่ดีทั้งต่อตนเองและต่อโลกมากกว่ากลุ่มอื่น การทดสอบนี้เป็นการ สนับสนุนข้อมูลว่าการมีเมตตาเป็นประโยชน์และความมีเมตตาทำให้เรามีความสุข

ผู้หญิงมีแนวโน้มที่จะเห็นอกเห็นใจผู้อื่นมากกว่าผู้ชาย Simon Baron—Cohen อธิบายคำว่า "สมองแบบชาย" และ "สมองแบบหญิง" ว่าเป็นโครงสร้างทางจิตวิทยา โดยพิจารณาจากคะแนนเฉลี่ยเมื่อทดสอบกลุ่มผู้หญิง และ คะแนนเฉลี่ยเมื่อทดสอบกลุ่มผู้ชาย ผลปรากฏว่าโครงสร้างทางจิตวิทยาของสมองแบบชายจะคิดเป็นระบบมากกว่า ในขณะที่โครงสร้างจิตวิทยาของสมองแบบหญิงมีความเห็นอกเห็นใจมากกว่า อนึ่ง นี่ไม่ใช่ข้อสรุปตายตัวเกี่ยวกับ ลักษณะของผู้หญิงหรือผู้ชาย และ ไม่ใช่การอ้างว่าสมองประเภทไหนดีกว่าหรือเลวกว่าราวกับว่ามีสมองอยู่เพียงสอง ประเภทเท่านั้น 2

ในฐานะพุทธสาวิกา เราปรารถนาที่จะช่วยสรรพสัตว์ กฎบัตรแห่งความเมตตาจึงเป็นหลักการสำคัญที่พบอยู่ ในทุกสาสนาและทุกประเพณี "อย่าทำในสิ่งที่เราไม่ต้องการให้คนอื่นทำกับเรา" ซึ่งหลักการนี้ก็สอดคล้องกับกฎแห่ง เหตุและผล "บุคคลที่ขณะแสวงหาความสุขแต่กลับใช้ความรุนแรงข่มเหงบุคคลอื่นที่ปรารถนาความสุขเช่นเดียวกัน บุคคลคนนั้นจะไม่ได้พบความสุข" การที่เราประกาสเจตนารมณ์และปฏิบัติตามเจตนานั้นอาจจะดูเป็นการกระทำแนว วัฒนธรรมตะวันตก แต่อาตมาขอแข้งว่านี่คือคำปฏิญญา และปฏิญญานี้ได้รับการรับรองจากกว่า 60,000 คนทั่วโลก (เป็นจำนวนในขณะที่กำลังเขียน) วิธีการนี้เป็นวิธีการง่ายๆ ที่ได้สร้างขึ้นมาแล้ว และสามารถนำไปใช้สำหรับบุคคล และชุมชนที่นับถือสาสนาเดียวกันหรือต่างสาสนาในการสร้างกุสล พัฒนาปัญญา และปิติสุขร่วมกัน

เทวดาในวิมลเกียรตินิทเทสสูตร ได้กล่าวกับพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้าที่ยังไม่ได้บรรลุธรรมว่า "ดูพระ โพธิสัตว์สิ ดอกไม้ไม่ติดตัวท่าน เพราะท่านได้ก้าวพ้นไปจากความคิดที่แยกแยะ" เรารู้ว่าพระกรุณาธิคุณของพระ โพธิสัตว์นั้น "ไร้ขอบเขตคุจท้องฟ้ากว้าง" และพระกรุณาธิคุณนั้น "ไม่มีจำกัด" <sup>11</sup> เนื่องจากกฎบัตรแห่งความเมตตา ไม่ได้ถูกติดยึดกับสถาบันหรือประเทศใดๆ กฎบัตรฯ นี้จึงเปิดกว้างโดยไม่จำกัดอยู่ในองค์กรใดองค์กรหนึ่ง ฉะนั้น โครงการริเริ่มและความคิดอีกมากมายที่เกี่ยวกับความเมตตา จึงสามารถดำเนินการได้

คุณสามารถให้การสนับสนุนได้โดยลงมือปฏิบัติ ไม่ว่าจะเป็นการทำสมาธิเพื่ออุทิศส่วนกุศลให้แก่พื้นที่ที่มี ปัญหา เข้าร่วมอภิปรายกับคนต่างศาสนาและความเชื่อ เฉลิมฉลองกับชุมชนที่มีปัญหา สร้างคณะสงฆ์แห่งความเมตตา หรือสร้างเมืองแห่งความเมตตา "อย่าฝันเล็กๆ เพราะความฝันเล็กๆ จะไม่มีพลังที่จะผลักดันหัวใจของชายและหญิง" 12

นี่คือโอกาสที่เราจะได้แสดงความเมตตานอกแวดวงที่เราอยู่เป็นปกติ ตลอดจนเป็นโอกาสที่จะแลกเปลี่ยน ความเข้าใจเรื่องเมตตาในแนวทางพุทธร่วมกับผู้อื่น ขณะนี้ การเชื่อมโยงระหว่างสาสตร์แห่งภาวนาและความเมตตาโดยอิงการวิจัยทางประสาทวิทยา และสิ่งที่ติดใจอาตมาก็คือ บทบาทของพุทธสาวิกาในการประสานนำความเมตตาสู่ ทุกภาคส่วนที่เราจะบริหารจัดการในเวลาเดียวกันได้อย่างไร ผู้หญิงสามารถเป็นผู้นำมาซึ่งความสงบสุขในยุคนี้ได้!

Paul Ekman กล่าวว่า "ความเมตตาระหว่างเผ่าพันธุ์" เป็นประเด็นปัญหาใหญ่ของยุคนี้และของศตวรรษนี้ ตราบใดที่เรายังไม่พาตัวเองให้หลุดพ้นจากกรอบนี้ได้และส่งเสริมเมตตาทั่วโลกและรักสรรพสัตว์คุจลูกหลานของเรา เอง ตราบนั้นมนุษย์เราอาจจะทำลายเผ่าพันธุ์ของเรา<sup>13</sup> ถึงเวลาแล้วที่เราจะต้องก้าวข้ามความถือตน และความเป็น ปรปักษ์ต่อศัตรูทั้งภายในและภายนอก รวมทั้งต้องเข้มแข็งอย่างยิ่ง เข้มแข็งพอที่จะมีเมตตาให้สรรพสัตว์

เมตตา "คือพลังที่เกิดขึ้นจากการเห็นธรรมชาติแห่งความทุกข์ในโลก ความเมตตาช่วยให้เราทนเป็นพยาน แห่งความทุกข์นั้น ไม่ว่าจะเป็นทุกข์ในตัวเราหรือผู้อื่นโดยปราสจากความกลัว ความเมตตาช่วยให้เราสามารถระบุซึ่ ความอยุติธรรมได้โดยไม่ลังเล และช่วยให้เราดำเนินการแก้ไขอย่างเข้มแข็งเต็มความสามารถ การพัฒนาให้จิตเรามี เมตตานั้น... คือการเรียนรู้ที่จะใช้ชีวิตตามที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ด้วยจิตกรุณาต่อสรรพสัตว์โดยไม่มีข้อยกเว้น" 14

#### เชิงอรรถ

1 กาเรน อารัมสตรอง and the Council of Conscience. *The กฎบัตรแห่งความเมตตา*. November 2009. http://charterforcompassion.org/share/the-charter.

3 Ibid.

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>4</sup> http://charterforcompassion.org.

<sup>5</sup> Karen Armstrong The Spiral Staircase: My Climb Out of Darkness (New York: Anchor Books, 2004), p. xi.

<sup>6</sup> http://charterforcompassion.org.

<sup>7</sup> His Holiness the Dalai Lama, Jeanne Tsai, Phillipe Goldin, and Erika Rosenberg at Session Three: CCARE Research and Experiments on Compassion of the Scientific Explorations of Compassion and Altruism Conference. Stanford University: October 15, 2010.

<sup>8</sup> Simon Baron-Cohen. *The Essential Difference: The Truth About the Male and Female Brain* (Basic Books: New York, 2003).

<sup>9</sup> ดูบทความของผู้เขียนเพิ่มเติมที่: http://thecompassionnetwork.blogspot.com/2010/12/remember-to-exercise-during-holidays.html.

- 10 The Dhammapada. http://www.buddhanet.net/e-learning/buddhism/dp10.htm.
- 11 Burton Watson, trans., *The Vimalakirti Sutra* (Columbia University Press: New York, 1893).
- 12 Attributed to Johann Wolfgang von Goethe: http://www.iwise.com/qCGep.
- 13 His Holiness the Dalai Lama and Paul Ekman, *Emotional Awareness: Overcoming the Obstacles to Psychological Balance and Compassion* (New York: Times Books, 2008).
- $14\ Sharon\ Salzberg, \ Loving-Kindness:\ The\ Revolutionary\ Art\ of\ Happiness\ (Boston:\ Shambhala,\ 2008).$

Ranjani de Silva

ในฐานะหนึ่งในคณะกรรมการสวัสดิการกรมราชทัณฑ์ดิฉันได้ดำเนินให้มีการสอนการปฏิ บัติธรรมสำหรับผู้ต้องหา หญิงในเรือนจำเวลิคาดา (Welikada Prison) กรุงโคลัมโบ ผู้ต้องหา 500 รายที่ถูกคุมขัง บางคนถูกศาลตัดสินจำคุก ตลอดชีวิต ในศรีลังกา การตัดสินโทษประหารชีวิต ยังไม่นำมาใช้สำหรับผู้ต้องหาในเรือนจำ ดิฉันได้รับอนุญาตให้นำ แม่ชีเข้าเยี่ยมนักโทษหญิงเป็นกรณีพิเศษ อาทิตย์ละครั้ง ต่อเนื่องเป็นเวลาสองปีแล้ว

ตอน ที่เราเปิดประตูเข้า ผู้ต้องหาจะให้การต้อนรับแม่ชี จัดสถานที่ปูเสื่อ และจัดเก้าอื้อย่างรวดเร็ว เพื่อรอฟัง คำสอนปฏิบัติธรรม ส่วนคิฉันจะนั่งเก้าอื้มุมห้องและเชิญพวกเขาเข้าสู่การอบรมผู้ต้องหาบางราย ก็ไม่อยากมีส่วนร่วม แม่ชีได้ให้ศีลแก!! นักโทษ จากนั้นแม่ชีได้ถามแต่ละรายว่า เขาทำผิดศีลข้อใด จึงทำให้พวกเขาต้องเข้ามาอยู่ในที่แห่งนี้ ผู้ต้องหาหญิงทั้งหมดต่างเข้ามาบอกเล่าเรื่องราวเหตุการณ์อันแสนเศร้า ที่จริงแล้วแต่ละรายล้วนทำผิดศีลมากกว่าหนึ่ง ข้อ แม่ชีใด้สอนให้พวกเขารักษาศีลในช่วงเวลาที่อาศัยอยู่ในเรือนจำนี้ พวกเขาต่างเห็นด้วยและบอกกับแม่ชีว่า พวกเขา จะพยายามทำให้ได้

การนำเสนอครั้งนี้ คิฉันจะแบ่งปันเรื่องราว ของผู้ต้องหาหญิงและการปฏิบัติธรรมมีผลต่อพวกเขาอย่างไร พวกเขามีความสุขมากที่ได้พบแม่ชีและบ่อยครั้งที่การบอกเล่าเรื่องราวของพวก เขาจะเปื้อนไปด้วยคราบน้ำตา พร้อม กับหวังการปลอบโยนและการบำบัคทางใจจากแมชี เป็นที่น่าแปลกใจว่าเบื้องหลังเรื่องร้ายๆเหล่านี้ ผู้ชายล้วนมีส่วน กับอาชญากรรมที่เกิดขึ้น

#### เทียน ดอกไม้ และต้นโพธิ์

บริเวณที่ตั้งของสถานราชทัณฑ์ มีศาลเจ้าเล็กๆตั้งอยู่ใกล้ต้นโพธิ์ต้นหนึ่ง ทุกๆเช้า เย็น ผู้ต้องหาหญิงบางคน จะมาบนบานศาลเจ้า เคินบนรอบๆต้นโพธิ์ ขอให้พวกเขาหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งหมดบางรายก็คิดว่า นี่เป็นหนทาง เดียวที่ทำให้พวกเขาพบกับความหวังและสันติภาพ พวกเขาจะมีการจุดเทียน ถวายดอกไม้ และเชิญแม่ซีเป็นผู้นำพิธี บุชาศาลเจ้า ขณะที่เริ่มปฏิบัติธรรม

สี ลาวาติ ผู้ต้องหาหญิงที่เป็นที่รู้จักของคนในเรื่อนจำแห่งนี้ รู้สึกสำนึกผิดที่ได้ฆ่าผู้หญิงคนหนึ่งขณะหลับ นอนกับสามีตนเอง เธอถูกศาลตัดสินจำคุกตลอดชีวิตเพียงลำพัง แต่นั่นทำให้หลายคนพบว่า เธอเป็นคนซื่อสัตย์และมี ระเบียบวินัยสูง เธอจึงได้รับมอบหมายให้ทำงานในสำนักงาน!! และเธอไดรับความไว้วางใจให้ทำหน้าที่หลักหลายๆ อย่างจากเจ้าหน้าที่บริหาร จัดการ

สี ลาวาติ เล่าว่า เธอได้วางแผนสังหารอันโหคเหี้ยมไว้แล้ว เดิมทีเธอยินยอมยกสามีให้กับผู้หญิงคนนั้น โดยที่ เธอเองค้องอยู่กับลูกสองคนเพียงลำพัง ที่สุดแล้วเธอไม่สามารถทนอยู่แบบนี้ได้อีกต่อไป เธอจึงใช้ขวานฆ่า หญิงคน นั้นขณะที่เขากำลังนอนอยู่กับสามีเธอ จนหญิงคนนั้นเสียชีวิตในที่สุด หลายครั้งเธอได้ถามเราว่า เธอจะหลุดพ้นจากผล แห่งกรรมที่เธอสร้างไว้ได้อย่างไร เธอเล่าว่าโดยปกติแล้วเธอถือศีลห้าทุกวัน แต่เธอควบคุมสติจากเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น ไม่ได้ ตอนที่เธอทำงานในสวน แม้แต่หนอนตัวเดียวเธอยังไม่คิดที่จะฆ่า เธอไม่ได้กังวล ว่ากรรมจะตามสนองเธอใน ชาตินี้แต่เธอเกรงว่ากรรมจะตามสนองเธอในชาติหน้า เธอจึงตั้งคำถามเกี่ยวกับ วิธีที่ทำให้เธอหลุดพ้นจากกรรมนี้ แม่ชีได้ปลอบโยนแล! !วบอกเธอว่า ต่อจากนี้ไปให้เธอตั้งใจหมั่นบำเพ็ญศีล และนำเหตุการณ์ที่ผ่านมาเป็นบทเรียน

แม่ชีได้ยก ตัวอย่างของเจ้าชายองคุลีมาล ที่ได้ฆ่าคน 999 ชีวิต เพื่อนำนิ้วของผู้ตายมาทำเป็นสร้อยคอ 1000 นิ้ว มอบ ให้กับอาจารย์ของเขา และเพียงนิ้วเดียว เขาจะสามารถทำสร้อยเส้นนั้นได้สำเร็จ แต่ในขณะที่องคุลีมาลกำลังวิ่งตามฆ่า พระพุทธเจ้าอยู่นั้น ด้วยพลังแห่งเมตตาธรรมและหลักคำสอนของพระองค์ที่มีต่อองคุลีมาล ทำให้องคุลีมาลสำนึกผิด และได้ปฏิบัติธรรมอย่างอุตสาหะจนบรรลุอรหันต์

นักโทษหญิงชอบฟังธรรมเทศนา แม่ชีจะสอนหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า สอนวิธีการนั่งสมาธิ เจริญ ศีลภาวนา ทุกคนก็ให้ความร่วมมืออย่างตั้งอกตั้งใจ จากนั้นทั้งหมดจะนั่งสมาธิอย่างพร้อมเพียงกันสักครู่หนึ่ง ก่อนจบ การเทศนาธรรม

นักโทษหญิงที่มีการศึกษาบางคนได้ก่อเหตุอาชญากรรมคล้ายกับสีลาวาติ ชาลอต หญิงที่มีรูปร่างสูงใหญ่ เธอ เคยเป็นภรรยานายแพทย์ เรื่องราวของเธอค่อนข้างซับซ้อน แต่โดยรวมแล้วสามีเธอเป็นต้นเหตุให้เธอต้องทำเรื่อง ร้ายแรงดังกล่าว แต่โดยปกติ เธอเป็นคนดี ชอบช่วยเหลือผู้อื่น และเรียนรู้สิ่งต่างๆ เนื่องจากเธออ่านออกเขียนได้ เธอจึง เป็นผู้นำและผู้ช่วยให้การสอนการปฏิธรรมเป็นไปอย่างราบรื่น

#### อุปสรรคและความสำเร็จ

เจน เป็นเพื่อนของดิฉัน เธอเคยเป็นผู้ช่วยกรรมาธิการสมาคมเพื่อเด็กและสตรี เธอเป็นครูที่ดีคนหนึ่ง และ เป็นผู้ริเริ่มให้มีการอบรมนักโทษหญิงในเรือนจำ ทุกคนที่เข้าร่วมจะต้องสาบานตนในแบบของสมาคม พร้อมทั้ง สัญญาว่าว่าจะซื่อสัตย์ บำเพ็ญประโยชน์และช่วยเหลือผู้อื่นอย่างสุดความสามารถ

โครงการของศักขาติกา ศรีลังกาและโครงการเพื่อเด็กและสตรี ได้ร่วมมือกัน จนได้ผลเป็นที่น่าพึงพอใจ นักโทษหญิงต่างมีความสุขมากและตั้งใจที่จะเป็นพลเมืองคีของประเทศ หลักจากที่นักโทษหญิงบางคนถูกปล่อยตัว พวกเราได้ติดตามผลของโครงการและเดินทางเยี่ยมเยียนบ้านของพวกเขา หลายบ้านมีความสุขทั้งครอบครัว แต่ก็ยังมื อีกหลายบ้านที่นักโทษยังคงก้าวร้าว รุนแรง และอยากจะกลับเข้าไปอยูในเรือนจำ หลังจากที่นักโทษถูกปล่อยตัวและ ส่งกลับบ้าน พวกเขาก็ถูกจับเข้ามาเรือนจำด้วยข้อหาเดิม ส่วนมากผู้หญิงจะเป็นฝ่ายผิด โดยมีสามีเป็นผู้อยู่เบื้องหลัง บางคนติดยาถึงขนาดต้องให้เพื่อนที่ไม่ไดอยู่เรือนจำ เขวี้ยงก้อนหินที่มียาเสพย์ติดมัดติดอยู่ ข้ามกำแพงมาให้ มีอยู่ครั้ง หนึ่ง ก้อนหินได้ตกไปที่ห้องเด็กการกและหลังคาพังเสียหาย

ใน เรือนจำ มีหญิงตั้งครรภ์และแม่ถูกอ่อน บางราชคลอดลูกอยู่ในนั้นได้รั! ! บสวัสดิการ ห้องสำหรับเด็กและ เครื่องใช้ต่างๆ มีทั้งเปล มุ้ง เตียง ของใช้สำหรับเด็ก รวมไปถึง ชา วิตามิน นม และแป้ง เด็กที่อาชุต่ำกว่าหกปีจะอาศัช อยู่กับแม่ในเรือนจำ ศูนย์การเรียนรู้ก่อนวัชเรียนและสนามเด็กเล่น ถูกจัดเตรียมไว้ให้เด็กเหล่านี้พร้อมสวัสดิการ อาหารกลางวัน แม่ของเด็กจะอ่านเรื่องราว คำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาให้เด็กฟังโดยแม่ชีเป็นผู้ให้คำปรึกษา

สองสามปีต่อมา คิฉัน ได้พบหญิงชาวพุทธจากสมาคม ได้เข้าเยี่ยมนัก โทษหญิงเพื่อให้คำปรึกษาและ แนะนำ พวกเขาไปในทางที่ถูกต้อง บางคนเป็นนักกฎหมายก็ให้ความช่วยเหลือโดย ไม่คิดมูลค่า นักโทษที่อยู่ในคุกส่วนมาก ยากจน พวกเขาไม่มี แม้กระทั่งทรัพย์สินเที่จะจ่ายค่าปรับอันน้อยนิดเพื่อแลกกับอิสรภาพที่ควรจะ ได้ หลายคนไม่มีเงิน เพื่อจ่ายค่าทนายเพื่อต่อสู้ดำเนินคดี

สาวชาวคริสต์นิกายคาทอลิกได้ไปเยี่ยมนักโทษหญิงอยู่บ่อยๆ คอยให้คำปรึกษาและช่วยเหลือแก่พวกเขา ชุมชนชาวมุสลิม ก็ได้ช่วยเหลือด้านการเงินแก่ชาวมุสลิม เป็นค่าทนายและค่าปรับ เพื่อให้พวกเขาได้อิสรภาพ ในด้าน ของนักโทษชาย จำนวนหลานพันรายก็ได้รับประโยชน์จากโครงการการเจริญสมาธิ โดยพระสงฆ์ของศาสนาพุทธเป็น ผู้ดูแล สา โวดายา เป็นอีกองค์กรหนึ่งที่เป็นที่รู้จักในด้านการช่วยเหลือสังคม ทางองค์กรได้เชิญนักโทษชาย เข้าร่วม โครงการเจริญสมาธิและฟังธรรมเทศนาเป็นเวลาหนึ่งวัน บรรยายโดยพระสงฆ์รูปหนึ่ง พร้อมกับอำนวยความสะควก ทุกด้าน นักโทษจะเดินทางโดยรถบัสและแต่งตัวด้วยโสร่งและเสื้อเชิ้ตสีขาว เมื่อดิฉันเข้าไปสังเกตการณ์ ดิฉันแทบไม่ อยากจะเชื่อว่าชายเหล่านั้นเป็นนักโทษ ในศาลาจะเต็มไปด้วยชายล้วนที่กำลังนั่งสมาธิอย่างเงียบและสงบนิ่ง เสมือน อุบาสก โครงการป!! ระสบผลสำเร็จเป็นอย่างมาก และนักโทษชายเองก็ให้ความร่วมมือเป็นอย่างดี

นักโทษที่เข้ารับการอบรมบางคนปืนผู้มีการศึกษา จึงทำความเข้าใจในเนื้อหาที่ได้รับจากการอบรมอย่างถ่อง แท้ ในคืนวันเพ็ญ นักโทษบางกลุ่มจะบำเพ็ญศีลแปด ตลอดทั้งวัน โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้ดูแลนักโทษชาย และแม่ชีดูแล นักโทษหญิง

ผู้ นำแห่งศาสนา ได้มอบหลักธรรมคำสอนอันมีค่าแก่นักโทษ แม่ชีที่เป็นผู้ดูแลโครงการนี้ได้บอกว่า เป็น โครงการที่ดีที่สุดตั้งแต่ท่านเคยเป็นผู้ดูแลมา สิ่งสำคัญที่พึงตระหนักคือ นักโทษหญิงที่อยู่ในเรือนจำนั้น ถูกตกเป็น เหยื่อทางอาชญากรรม จากความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ พวกเขายังต้องการความเห็นอกเห็นใจเป็นอย่างมาก พวกเขาเป็นแม่ที่ ต้องดูแลลูกๆ ถ้าพวกเขาสามารถถูกส่งกลับไปหาครอบครัวได้ นี่จะเป็นอีกหนทางหนึ่งในการช่วยเหลือสังคม

Barbara Wright

แผนผังแห่งความเมตตา หรือ เมตตา แมบ (Metta Map) ได้ถูกพัฒนาขึ้นมาในช่วงเวลา 30 ปีที่ฉันทำงานเป็นนักจิตวิทยา ประจำคลินิก พร้อมด้วยการฝึกปฏิบัติในพุทธศาสนา วัตถุประสงค์ของเมตตา แมบ คือเพื่อที่จะเป็นเครื่องมือที่มีหลาย มิติ ในการแสวงหาและทดลองความรู้เบื้องต้นทางธรรมกับการใช้งานที่หลากหลาย ฉันได้ใช้เมตตาแมบในการ แก้ปัญหาความขัดแย้งในหลายสถานการณ์ ทั้งที่เกี่ยวกับการบำบัดในเรื่องที่ทำงาน การเรียน เรื่องในศาล ครอบครัว หรือเกี่ยวกับปัญหาบุคคล ปัญหาวัยรุ่น หรือ ประชาชนที่ติดยาและเรื่องอื่นๆ ฉันใช้เมตตาแมบได้อย่างมีประสิทธิภาพ กับกลุ่มบุคคลดังกล่าวที่ประสบกับความเศร้าโศกหรือความชอกช้ำทางจิตใจ รวมทั้งสถานการณ์ต่างๆซึ่งถูกสร้างขึ้น จากการนึกคิดของเขา

ดังนั้นในบทความนี้ เราจะให้คำจำกัดความของคำว่า ชอกช้ำ (traumas) ใน 2 ลักษณะ ลักษณะที่หนึ่งเป็นสิ่ง ที่เกิดขึ้นอย่างฉับพลันกับบุคคล ครอบครัว หรือระบบองค์กร เช่น ระบบครอบครัวแบบขยาย ธุรกิจ เมือง หรือ รัฐบาล ซึ่งอาจเกิดขึ้นในรูปของ อุบัติเหตุจากรถยนต์ การถูกทำร้าย เช่น การถูกข่มขืน การเจ็บป่วยขั้นร้ายแรงถึงตาย การ สูญเสียธุรกิจ ครอบครัว หรือเงินเก็บสำหรับวัยชราภาพ หรือ การบุกรุกทางการทหาร ลักษณะที่สอง เป็นลักษณะที่ มักจะไม่ได้รับความสนใจมากนักคือ การถูกข่มขู่ หรือดูถูกเป็นระยะเวลานานซึ่งส่งผลร้ายสะสมกับบุคคล ครอบครัว หรือระบบ สำหรับตัวบุคคลอาจอยู่ในรูปของการถูกทอดทิ้งเป็นเวลานาน หรือ การทำร้ายหรือข่มเหงภายใน ครอบครัว ความยากจนต่อเนื่อง หรือการเจ็บป่วยเรื้อรัง สำหรับกลุ่มบุคคลอาจเป็นผลมาจากการฉ้อฉลในองค์กร หรือ ระบบการทำงานของรัฐบาลซึ่งทำลายจิตวิญญาณของชุมชน หรือ การเข้าครอบจำโดยกองกำลังทหารต่างชาติ ใน ความหมายของความชอกซ้ำลักษณะที่สองนี้เป็นลักษณะพิเศษที่การสะสมของสิ่งที่ไม่พึงประสงค์ มีมากจนกระทั่งถึง จุดแตกหักของบุคคล ครอบครัว หรือระบบ จนกลายเป็นความชอกซ้ำทางจิตใจ หรือ ความเสร้าโศก ความหมายในทาง พุทธศาสนาคือสถานการณ์ได้แปรเปลี่ยนจากสิ่งที่เกิดขึ้นชั่วครั้งชั่วคราวในการดำเนินชีวิตปกติ เป็นความรู้สึกทุกข์ ทรมานถาวรที่ถูกสร้างขึ้นจากภาพหลอนของตนเอง

เนื้อหาในการนำเสนอของดิฉันจะอธิบายถึงวิธีการที่จะใช้เมตตาแมบ เพื่อเป็นเครื่องมือในการช่วย ผู้เคราะห์ร้ายทั้งสองลักษณะในพ้นจากผลของความชอกช้ำทางจิตใจ หาหนทางพ้นทุกข์หรืออย่างน้อยเพื่อลดความ ทุกข์ทรมาน สำหรับจิตวิทยาในพุทธศาสนาแนวดั้งเดิมนั้น องค์ประกอบสำคัญของคำสอนในเรื่องความตั้งใจ ความ เมตตา ได้ถูกใส่เข้าไปในเมตตา แมบ อย่างมีประสิทธิภาพ เพื่อสอนและถ่ายทอดธรรม และเพื่อลดผลในทางลบที่เกิด จากการดำเนินชีวิต มีเป้าหมายเพื่อสร้างความตระหนักและทราบถึงการมีอยู่ของเหตุการณ์ที่ไม่คาดฝันในชีวิต และเพื่อ ป้องกันไม่ให้ตกไปสู่กันบึ้งของเหตุการณ์เลวร้ายในชีวิตจนนำไปกำหนด "ตัวตน" ยกตัวอย่างเช่น ถ้ามีใครถามว่า คุณ เป็นใคร คำตอบอาจเป็นว่า ฉันเป็นผู้เคราะห์ร้ายจากการถูกข่มขืน ฉันเป็นเหยื่อจากซึนามิ ฉันเป็นผู้ป่วยโรคมะเร็ง หรือฉันเป็นผู้สี้ภัย ในการแนะนำตัวเองดังกล่าว ผู้ตอบได้สูญเสียการมองภาพหลายมิติในความจริงของชิวิตมนุษย์และ นำตัวเองไปยึดติดกับเหตุการณ์เลวร้ายที่เกิดขึ้น ถึงแม้ว่าเหตุการณ์ดังกล่าวจะเป็นเพียงด้านเดียวของชีวิต

ในการใช้เมตตาแมบ เราจะแยกความฉลาดออกเป็น 3 ลักษณะ ความหมายของความฉลาดในที่นี้หมายถึงวิธี ที่บุคคลคนหนึ่งนำเข้า ประมวลผล และแสดงออกเมื่อได้รับข้อมูล ลักษณะที่หนึ่งคือระดับของความฉลาดทาง ความคิด (Mind Intelligence)ซึ่งถูกกำหนดโดยการจัดการกับความคิดและรูปทรงที่รับเข้าและถูกประมวลผลอย่างชาญ ฉลาดแต่ยังยึดติดกับตัวตน ความรู้ทางความคิดเป็นส่วนสำคัญของการแบ่งปันความจริง (เช่น เราทั้งหมดนั่งอยู่ในห้อง ที่ใหญ่) ลักษณะที่สองคือระดับความฉลาดทางจิตใจ (Heart Intelligence)ซึ่งสามารถอธิบายได้จากความรู้ทางอารมณ์ ความรู้สึก ซึ่งแสดงออกถึงพลังที่มากกว่าความรู้ที่เกิดจากความคิด ความฉลาดทางจิตใจเป็นสิ่งสำคัญของความเป็น มนุษย์ (เช่น บางคนอาจรู้สึกโดดเดี่ยวที่อยู่ในห้องกว้าง ในขณะที่บางคนอาจรู้สึกถึงความอบอุ่นของการอยู่ร่วมกัน)

ลักษณะที่สามคือระดับความฉลาดภายในหรือพลังความฉลาด(Energy Intelligence) ซึ่งเป็นความรู้ระดับดั่ง เดิม เป็นประสบการณ์ก่อนที่จะมีภาษา เป็นพื้นฐานของประสบการณ์ ความคิดสร้างสรรค์ ความรู้สึก สัญชาตญาณ และเป็นกลจักรที่จะนำไปสู่การกระทำทั้งภายนอกและภายใน ความฉลาดภายในเป็นส่วนสำคัญของความอยากและ การสร้างสรรค์ และเป็นที่รวมของกรรมหรือการกระทำ (เช่น การอยู่ในห้องนี้เป็นการแสดงออกทางร่างกายตาม สติสัมปชัญญะของฉัน และด้วยจิตใต้สำนึกที่มุ่งมั่น)

การใช้เมตตาแมบ มีจุดมุ่งหมายที่จะแสดงให้เห็นว่าแต่ละบุคคลมองตนเองอย่างไรในแต่ละระดับของความ ฉลาด ณ เวลาขณะนั้นของชีวิต ในขั้นต่อมาคือการใช้แผนผังเพื่อที่จะบอกว่าในอุดมคติจุดไหนบนแผนผังที่แต่ละคน อยากอยู่และจะไปสู่จุดนั้นอย่างไร ด้วยความมุ่งหวังคังกล่าวแต่ละบุคคลจะพยายามหาทางเดินบนแผนผัง โดยตนเอง หรือโดยความช่วยเหลือจากผู้ฝึกสอน เป้าหมายคือเพื่อที่จะหาเส้นทางที่จะเดินออกจากสถานการณ์ปัจจุบัน เพื่อไปยัง สถานการณ์หรือสภาพแวดล้อมใหม่ที่ต้องการ ในการกระทำดังกล่าวผู้ศึกษาต้องระลึกถึงคำสอนของพระพุทธเจ้าใน เรื่องการไม่ทำร้ายตนเองและผู้อื่น และพยายามที่จะอธิบายถึงจุดที่ตนเองเผชิญอยู่บนแผนผัง ในกระบวนการนี้เรา ด้องการที่จะฝึกฝนการมองเห็นภาพที่ถูกต้องโดยสร้างความกระจ่างให้เกิดขึ้น เพื่อที่จะเดรียมตัวไปสู่การดำเนินการที่ ถูกต้อง เพื่อนำไปสู่ความสำเร็จโดยการแก้ปัญหาที่ต้องเผชิญเป็นส่วนๆไป ในการดำเนินการดังกล่าวจะทำให้ผู้ฝึกมี ความชำนาญในการแก้ปัญหาความจัดแย้งมากขึ้น ทั้งที่เกิดจากภายในและภายนอก ลดระดับความเครียด ความทุกข์ ทรมาน และความชอกซ้ำซึ่งไปครอบจำความคิดและอารมณ์ การเพิ่มความชำนาญจะเพิ่มความเป็นไปได้ในผลลัพธ์ที่ ต้องการมากขึ้น

เมตตาแมบ เป็นเครื่องมือศักดิ์สิทธิซึ่งเมื่อนำไปปฏิบัติ เราจะต้องมีจิตใจที่บริสุทธิ์ และยึดมั่นที่จะให้ กระบวนการแสดงให้เห็นถึงความจริงของปัญหาที่เราพยายามจะทำความเข้าใจ ในกระบวนการดังกล่าวเราต้องการ ค้นหา การลดทอน การไกล่เกลี่ย การแก้ไข ในปัญหาหรือความชอกช้ำที่เราค้นพบ

โครงสร้างของแมตตาแมบ ถูกวางกรอบในรูปแนวตั้งและแนวนอนของเมทริก โดยมีระดับความฉลาดทั้ง สามระดับแสดงอยู่บนแกนตั้ง และเมทริกของกิจกรรมต่างๆบนแกนนอน แกนตั้ง แกนนอนและการเคลื่อนใหลเปรียบ ได้กับการมองภาพสามมิติของกระดานหมากรุกหรือสี่เหลี่ยมลูกบาศก์

องค์ประกอบทางแนวนอนของเมทริกคือ ความอิสระ การกระทำ ศูนย์กลาง ความสงสัย และกฎเกณฑ์ซึ่ง แสดงถึงการเคลื่อนตัวจากซ้ายไปขวาและขวาไปซ้าย การไหลแสดงถึงการเคลื่อนตัวของความฉลาด จากสถานะที่มี ความเป็นอิสระปราสจากความกลัว ไปสู่สถานะที่มีข้อกำหนด กฎเกณฑ์ซึ่งถูกทำให้เกิดขึ้นหรือคงอยู่โดยความกลัว การเคลื่อนที่ไปในระดับต่างๆบนเมตตา แมบ สามารถเกิดขึ้นได้ในทุกทิสทาง โดยที่ระดับการยึดติดกับช่องสี่เหลี่ยม ส่งผลอย่างมากต่อความสัมพันธ์ที่แต่ละบุคคลมีต่อสถานการณ์ที่ตนเผชิญอยู่ขณะนั้น การยึดติดเป็นมิติในทางลึกของ สี่เหลี่ยมซึ่งเราสามารถอ้างถึงได้ในรูปของเปอร์เซ็นต์ หรือระดับ ความสัมพันธ์ของแต่ละบุคคลบนสี่เหลี่ยมเป็นไปได้ ทั้งเชิงบวกและเชิงลบขึ้นกับการมองของแต่ละบุคคล

เมื่อพิจารณาเมตตาแมบ สี่เหลี่ยมด้านบนสุดในระดับของความฉลาดทางความคิด คือ "ฉันมีความคิดว่า" แสดงถึงอิสระทางความคิด และ "คิดแตกต่างออกไป" เป็นการแสดงออกของอิสรภาพ ในสดมภ์ศูนย์กลาง "ความ เข้าใจ" แสดงถึงการรับรู้ของการมีอยู่ของความคิดและสามารถมองมันในมุมที่แตกต่างไป และถัดไปในสดมภ์ของ ความสงสัยหรือข้อควรระวังเมื่อเริ่มเคลื่อนที่ไปทางขวาคือ "ความเป็นไปไม่ได้" ส่วนในสดมภ์ของกฎเกณฑ์จะมี

ลักษณะเหมือนกับช่องอื่นๆคืออาจมีทั้งเชิงบวกและเชิงลบ เช่นกฎเกณฑ์ที่ร่วมสมัยและเชื่อถือได้ หรือกฎเกณฑ์ที่ เข้มงวดเกินไปหรือล้าสมัย

เมื่อพิจารณาที่ระดับความฉลาดทางจิตใจ เราเริ่มจากสี่เหลี่ยมในสดมภ์ของความอิสระคือ "ฉันเชื่อว่า" จากนี้ เราเคลื่อนไปที่ช่องการกระทำ "ความไว้วางใจ" ศูนย์กลางของแผนผังคือ "ความเมตตา" และเคลื่อนไปสู่ "ความ อ่อนแอ" ในช่องความสงสัย ในสดมภ์ขวาสุดเราจะพบกับ "การตัดขาดทางอารมณ์" ซึ่งเป็นสถานะที่จิตใจอยู่ภายใต้กฎ ของความกลัว เมื่อพิจารณาแล้วอาจจะดูเหมือนขาดความเมตตาแต่เพื่อให้เกิดการหยั่งรู้ของจิต บางครั้งเพื่อให้สามารถ มองเห็นอย่างถ่องแท้ ก็จำเป็นที่จะต้องเคลื่อนเข้าสู่สภาวะของการตัดขาดทางอารมณ์ ชั่วคราว สถานะดังกล่าวไม่ควร จะอยู่นานเกินไปแต่ก็จำเป็นต้องมีในบางครั้ง

ในแถวถ่างสุดของแผนผังคือที่ระดับความฉลาดภายใน ด้านซ้ายมือสุดในสดมภ์ของความอิสระเป็นจุดที่ "พลังงานไม่มีขีดจำกัดและท้องฟ้าไม่มีขีดขั้น" คุณรู้ว่าคุณอยู่ที่นั่นเพราะในสดมภ์ของการกระทำ "เวลาหยุดอยู่กับที่" ที่สดมภ์ศูนย์กลางคือ"การยึดมั่น" และระดับของการยึดมั่นที่มีต่อสิ่งต่างๆคือเครื่องยนต์หรือปริมาณพลังงานที่จะเป็น ตัวขับเคลื่อนกระบวนการทั้งหมด เมื่อเกิดความสงสัยคุณจะเคลื่อนสู่ช่องสีเหลี่ยมของ"การต่อด้าน" และเมื่อเคลื่อนไป ภายใต้กฎของความกลัวคุณจะไปสู่ช่องสี่เหลี่ยมของ"ความอดทนเท่ากับศูนย์"

ความชอกช้ำที่กล่าวถึงข้างต้น จะถูกแสดงบนเมตตาแมบเมื่อสามเหลี่ยมของเหตุการณ์ต่างๆถูกทำให้หยุดอยู่ กับที่ และถูกตรึงอยู่ในสี่เหลี่ยมที่เวลาหยุดหมุน ความเสร้าโสกและความชอกช้ำทางจิตถูกตรึงให้หยุดอยู่กับที่ โดยมี ความหลากหลายของสามเหลี่ยมและส่วนผสมต่างๆของสี่เหลี่ยมบนเมตตาแมบ การถูกตรึงในที่นี้หมายถึงในทุก สามเหลี่ยมของความชอกช้ำจะมีองค์ประกอบที่เหมือนกันคือช่องสี่เหลี่ยมเวลาหยุดหมุน

นิทานชาดกเรื่องที่มักจะนำมายกตัวอย่างในการอธิบายสามเหลี่ยมดังกล่าวและวิธีการแก้ปัญหามีดังนี้ หญิง กนหนึ่งชื่อกิสาโกตมี ได้แต่งงานกับเศรษฐีและมีบุตรชายด้วยกันคนหนึ่ง โชคไม่ดีที่ถูกชายของนางตายตั้งแต่อายุ 3 ขวบ นางจึงเต็มไปด้วยความเศร้าโสกและไม่สามารถยอมรับความจริงได้ว่าลูกชายของนางได้ตายไปแล้ว กรณีนี้เป็น ตัวอย่างที่ดีของความเศร้าโสกของครอบครัว ซึ่งอยู่บนสดมภ์ขวาสุดของแผนผังแห่งความเมตตา ในความกิดของหญิง ผู้นี้กฎแห่งชีวิตได้ถูกทำลายไปด้วยการตายของลูกชาย นางขาดความเชื่อมต่อทางอารมณ์และมีความทนทานเป็นสูนย์ สำหรับความเจ็บปวดจากความสูญเสียที่นางได้รับ ในความเสร้าโสกนางอุ้มลูกชายไปรอบเมืองเพื่อหายาที่จะรักษาให้ ลูกชายฟื้นขึ้นมา ในช่วงเวลานี้ เวลาหยุดอยู่กับที่ บนแผนผังแห่งความเมตตาช่วงที่เวลาหยุดอยู่กับที่ ความเป็นจริงจะ หายไป และความเสร้าโสกจะตกอยู่ในสามเหลี่ยมแห่งความชอกช้ำ

หลังจากที่กิสาโคตมีหลุดไปจากโลกความเป็นจริง นางได้พบกับผู้รู้ซึ่งแนะนำให้นางไปหาพระพุทธเจ้า เมื่อ นางได้พบพระพุทธเจ้าได้ขอให้ท่านช่วยให้ลูกของนางกลับฟื้นคืนชีพ ด้วยความเข้าใจ เมตตา สงสารและต้องการ ช่วยเหลือสัตว์โลกทั้งหลายให้พ้นทุกข์ของพระพุทธเจ้า ท่านได้กล่าวกับนางว่า ถ้าเจ้าสามารถหาเมล็ดพันธุ์ผักกาดมา จากบ้านใดก็ได้ซึ่งไม่เคยมีคนตายมาก่อนมาให้เราได้ เราจะช่วยเหลือตามที่เจ้าร้องขอ พระพุทธเจ้าด้วยรู้ว่าคำขอ ดังกล่าวของท่านไม่มีทางทำให้เป็นไปได้ ได้พยายามให้นางลองทำดู ถ้าเปรียบเทียบดูบนเมตตา แมบ พระพุทธเจ้า ท่านทรงมีความเมตตาให้กับการสูญเสียของนาง และเชื่อในความจริงแห่งธรรม

กิสาโคตมี เต็มไปด้วยความหวังเมื่อนางเดินทางไปตามบ้านต่างๆเพื่อหาเมล็ดพันธุ์ผักกาด ทุกบ้านยินดีที่จะ ให้เมล็ดพันธุ์แก่นาง แต่เมื่อนางถามว่าบ้านนี้เคยมีใครเสียชีวิตหรือไม่ กลับพบว่าทุกบ้านเคยประสบกับความตายของ สมาชิกมาแล้วทั้งนั้น ในไม่ช้านางจึงเข้าใจว่าส่วนใหญ่แล้วเกือบทุกบ้านมีเมล็ดพันธุ์ผักกาด แต่ไม่มีบ้านใดเลยที่ยังไม่ เคยมีสมาชิกเสียชีวิต เมื่อกิสาโคตมีเริ่มมองเห็นและเข้าใจในความจริง นางเริ่มเปลี่ยนแปลงกฎของตน เริ่มมีความ เมตตาให้กับตนเองและผู้อื่น และเริ่มที่จะเคลื่อนออกจากช่องสี่เหลี่ยมที่แสดงถึงความปวดร้าวอย่างแสนสาหัส จนกระทั่งเวลาหยุคหมุน พัฒนาไปสู่ความมุ่งมั่นที่จะมีชีวิตอยู่ต่อไป ตอนนี้นางได้ทำลายสามเหลี่ยมแห่งความชอกช้ำ แล้ว

ในขณะนี้ กิสาโคตมี ได้เข้าใจถึงความไม่เที่ยงอันเป็นธรรมชาติของชีวิตมนุษย์ และขออุปสมบทจาก พระพุทธเจ้าในการเป็นภิกษุณี ด้วยความช่วยเหลืออย่างเต็มกำลังของพระพุทธเจ้าและการปฏิบัติอย่างสม่ำเสมอ กิสา โคตมีได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ถ้าดูจากผังแห่งความเมตตา จะเห็นได้ว่ากิสาโคตรมีเริ่มด้วยความมุ่งมั่น และ ขยายไปสู่ความเมตตาและความเข้าใจ และในที่สุดก็หลุดออกจากแผนผังไปสู่การบรรลุโสดาบัน

เรื่องน่าเศร้าอีกเรื่องหนึ่งจากประวัติศาสตร์ยุคใหม่ เป็นตัวอย่างแสดงถึงสามเหลี่ยมแห่งความชอกซ้ำและยัง แสดงให้เห็นว่าด้วยความทรหดแห่งจิตวิญญาณของมนุษย์ ทำให้สามารถหลุดจากความกลัวแห่งการว่าร้าย ความ ละอาย ความผิด จนสามารถก้าวไปส่การเป็นวีรสตรี

บ้านแห่งการเผื่อแผ่ (House of Sharing) เป็นที่พำนักและพิพิธภัณฑ์ในเมืองโซล ประเทศเกาหลีใต้ ตั้งขึ้นใน ปี ค.ศ. 1992 สำหรับผู้ที่รอดชีวิตจากการถูกทารุณทางเพศจากทหารญี่ปุ่นสมัยสงครามโลกครั้งที่สอง ปัจจุบันมีผู้หญิง อาศัยอยู่ 9 คน

บนเมตตา แมบ ในอดีตผู้หญิงเหล่านี้อยู่บนสี่เหลี่ยมช่องขวาสุด ด้วยความกลัวกฎของสังคม และถูกละทิ้งให้ อยู่ในการตัดขาดทางอารมณ์ พวกเขาไม่สามารถจะทนต่อตนเอง ผู้กระทำผิด และสังคมที่ละทิ้งพวกเขา การอยู่ในโลก ของความละอายที่เวลาหยุดอยู่กับที่เป็นเวลานานถึง 60 ปี ทำให้การรักษาแทบเป็นไปไม่ได้ เส้นสมมติของกฎเกณฑ์ การตัดขาดทางอารมณ์ การขาดความอดทน และการหยุดหมุนของเวลา ได้สร้างสามเหลี่ยมแห่งความชอกช้ำให้กับ ผู้หญิงที่โชคร้ายเหล่านี้

ผู้หญิงที่หน้าทึ่งทั้ง 9 คนดังกล่าว เป็นตัวแทนของผู้ที่รอดชีวิตซึ่งไม่ทราบจำนวนที่แน่ชัดแต่ยังมีชีวิตอยู่ใน ขณะนี้ พวกเขาได้ก้าวออกมาจากเงามืดสู่ความมุ่งมั่นใหม่ของชีวิต ด้วยการสนับสนุนจากองค์กรทางพุทธศาสนา มากมาย พวกเขาไม่ได้อยู่อย่างโดดเดี่ยวอีกต่อไป พวกเขามีความเมตตา สงสารให้กับตัวเองและผู้หญิงคนอื่นๆทั่วโลก พวกเขาได้รับความเมตตา จากผู้มาเยี่ยมเยียนและเชื่อว่า เรื่องราวของพวกเขาได้ถูกเล่าขานกันต่อไป พวกเขาได้ทำลาย สามเหลี่ยมแห่งความชอกซ้ำซึ่งกักขังพวกเขาให้อยู่ในความโดดเดี่ยว สิ้นหวัง ทรมานมานานถึง 60 ปี

หญิงทั้ง 9 คนสามารถที่จะคิดได้แตกต่างจากเดิม และเข้าใจถึงความหมายของการมีชีวิตอยู่ เขาเป็นตัวแทน ในการเรียกร้องต่อต้านการทารณทางเพศทั่วโลก และหวังว่าการข่มเหงสตรีดังกล่าวจะไม่เกิดขึ้นอีก

การรวมตัวกันของคุณยายในบ้านแห่งการเผื่อแผ่ ได้ก้าวไปสู่ สตวรรษที่ 21 ในความพยายามที่จะเผยแพร่ เรื่องราวของตน พวกเขามีเฟสบุคที่จะนำเสนอศิลปะในวิธีการรักษาเขียวยา และเผยแพร่เสียงเรียกร้องของตน ทุกๆวัน พุธตอนเที่ยง พวกเขาจะไปเดินขบวนที่สถานทูตญี่ปุ่นในประเทศเกาหลีใต้ โดยหวังว่าข้อเรียกร้องจะได้รับการยอมรับ พวกเขาคือวีรสตรีในอดีต

พวกผู้หญิงในบ้านแห่งการเผยแพร่ได้ทำลายสามเหลี่ยมแห่งความชอกช้ำ และเดินทางสู่ส่วนกลางของเมตตา แมบ มีความมุ่งมั่นในชีวิต มีความเมตตาให้ตนเองและผู้อื่น และเห็นถึงคุณค่าของชีวิต พวกเขาเป็นต้นแบบให้พวกเรา

เป็นที่น่าเศร้าใจว่า กรณีของหญิงที่บ้านแห่งการเผื่อแผ่ไม่ใช่เหตุการณ์เดียวที่มนุษย์ทำให้เกิดขึ้นในอดีต สามเหลี่ยมแห่งความชอกช้ำเกิดขึ้นในทั่วทุกมุมโลก ไม่ว่าจะเป็นทหารเด็ก นักโทษทางการเมือง ผู้หญิงและเด็กที่ค้ายา หรือเหยื่อจากความรุนแรงในครอบครัว หรือผู้ถูกบังคับให้ทำแท้ง เราคงเคยได้ยินเรื่องราวเหล่านี้มามากมาย และไม่ ควรลืมหรือกลัวสิ่งเหล่านี้ ความมุ่งหวังของเราคือนำตัวอย่างความเมตตาของพระพุทธเจ้ามาใช้รักษาบรรเทาความ เดือดร้อน ทุกข์ทรมานที่มีอยู่ในทุกที่

หมายเหตุ: เพิ่มเติมตารางค้านถ่างซึ่งนำมาจาก website ของผู้เขียนบทความ เนื่องจากคิดว่าจะทำให้เข้าใจ บทความใค้มากขึ้น

#### เมตตาแมบ (Metta Map)

|                                                     | Freedom                                        | Action                                                   | Center                                   | Doubt                                     | Rules                                                                     |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Mind Intelligence<br>ความฉลาดทาง<br>ความคิด         | ความอิสระ<br>I have an idea<br>ฉันมีความคิดว่า | การกระทำ Think about it differently คิด ในมุมที่ แตกต่าง | ศูนย์กลาง<br>Understanding<br>ความเข้าใจ | ความสงสัย<br>Not possible<br>เป็นไปไม่ได้ | กฎเกณฑ์<br>Breaks the rules<br>ฝ่าฝืนกฎ                                   |
| Heart Intelligence ความฉลาดทาง                      | I believe<br>ฉันเชื่อว่า                       | ออกไป<br>Trusting<br>ฉันไว้ใจ                            | Compassion<br>ความเมตตา                  | Vulnerable<br>ความอ่อนแอ                  | Emotionally disconnected ขาดการเชื่อมต่อ ทางอารมณ์                        |
| Energy Intelligence พลังความฉลาด หรือความฉลาด ภายใน | The sky is no limit<br>ท้องฟ้าใม่มีขีดจำกัด    | Time Stops<br>เวลาหยุคหมุน                               | Commitment<br>ความยึดมั่น                | Defensive<br>การต่อต้าน                   | Vengeful with no regards to consequence กวามพยาบาท โดยไม่กำนึงถึง ผลลัพธ์ |

ที่มา: เรียบเรียงตารางมาจากบทความข้างต้นและ website: www.metta4all.com/video.htm

Emma Tomalin

เอกสารฉบับนี้ย่อมาจากส่วนหนึ่งของหนังสือที่กำลังจะตีพิมพ์เรื่อง เพศ, ศาสนา และการศึกษาในโลกหลังสมัย นิยม

ในเอกสารฉบับนี้ เราจะค้นคว้าถึงบทบาทของพุธศาสนาที่ยังคงรักษาความต่างทางเพศในค้าน การศึกษา เช่นเดียวกันกับการส่งเสริมวาระการประชุมเพื่อการปฏิรูป เราเน้นสามเรื่อง คือ การศึกษา ความสัมพันธ์ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติร่วมสมัย ทางพุทธศาสนาและสังคม:บทบาทของการศึกษา ภายในรูปแบบการกำหนดของสงฆ์, ความสำคัญของการศึกษาสาสนาภายใต้การกำหนดของพุทธศาสนา และ บทบาทของพุทธศาสนศึกษาที่สามารถกระทำได้ในการปฏิรูปสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง จุดมุ่งหมายของเราเพื่อ สะท้อนในแต่ละรูปแบบของการศึกษาสำหรับทุกเพศ และ มีนัยสำคัญสำหรับสตรีชาวพุทธ ในทั้งสองด้าน ทั้ง จิตใจ ควบคู่ไปกับการพัฒนาทางสังคม ในขณะที่ทั้งสามเรื่องที่เราศึกษาจะเกี่ยวข้องกับแนวทางพุทธศาสนาที่ แตกต่างกัน และมาจากแต่ละสถานที่ที่แตกต่างกัน ซึ่งเราจะพิจารณาพุทธศาสนาแบบนิกายเถรวาทเท่านั้น และ เราจะเจาะลึกโดยเฉาะในเรื่องประสบการณ์ของผู้หญิงในในประเทศไทยและประเทศเขมร

ในเอกสารฉบับนี้ เราได้มีการมีการพูดคุยกันว่า ถึงแม้ว่าการศึกษาจะมีบทบาทสำคัญภายในพุทธ
สาสนา และ จุดมุ่งหมายของการสอนพุทธศาสนาเป็นการให้การศึกษากับปัจจเจกบุคคล ทั้งผู้ชายและผู้หญิง
เพื่อขจัดความทุกข์ (ทุกขา) แต่ในทางปฏิบัติแล้ว ผู้หญิงมีโอกาสน้อยกว่าในการเรียนรู้และปฏิบัติธรรม เรายัง
ได้มีการพูดคุยกันอีกว่า นี่ไม่เกี่ยวข้องกับความสามารถของผู้หญิงในการปฏิบัติทางพุทธศาสนา แต่ในทาง
กลับกันเราสามารถมองได้ว่านี่เป็นส่วนหนึ่งของวิถีที่พบมากในแต่ละวัฒนธรรมทางศาสนา โดยที่ผู้หญิงถูก
ปฏิเสธในการรับเข้าสถาบันซึ่งปกครองโดยผู้ชาย ยิ่งไปกว่านั้น ตั้งแต่สตรีชาวพุทธในแต่ละบริบทไม่มีบทบาท
ในตำแหน่งสำคัญที่จะเปิดเผยการมีอคติทางเพศ และส่งเสริมการตีความเรื่องความเสมอภาคทางเพศ, ตำแหน่ง
พระราชาคณะซึ่งคำรงตามประเพณีที่ส่วนใหญ่ยังคงไม่มีการทักท้วง องค์ประกอบที่สำคัญของเอกสารฉบับนี้
คือการสำรวจความแตกต่างของวาทกรรมที่เกี่ยวกับบทบาทของภิกษุณี และแม่ชี, สู่การตรวจสอบความสัมพันธ์
ระหว่าง สงฆ์ และ อุบาสิกา และสุดท้าย เราตั้งคำถามว่า อะไรคือความสัมพันธ์ระหว่างการยืนยันสิทธิในการ
บวชของผู้หญิง และ การส่งเสริมอำนาจของผู้หญิงสู่ด้านการศึกษา?

## พุทธศาสนา, เพศ และการศึกษาในรูปแบบของสงฆ์ไทย

ตั้งแต่สมัยก่อนจนถึงปัจจุบัน เด็กหญิงในประเทศไทยได้รับประสบการณ์ทางด้านการศึกษาอยู่ใน ฐานะที่เสียเปรียบเมื่อเทียบกันกับเด็กชายแล้ว ซึ่งมีหลักฐานยืนยันจากสำนักงานโครงการพัฒนาแห่ง สหประชาชาติ (UNDP). ่ อย่างไรก็ตามUNDP ก็ได้แจ้งว่าประเทศไทยได้ประสบความสำเร็จตามเป้าหมายการ พัฒนาแห่งสหัสวรรษในด้านการศึกษาและมีแนวโน้มว่าจะประสบความสำเร็จในด้านอื่นๆสูงตามมาเป็นลำดับ แต่กุณภาพในการจัดการศึกษายังมีความน่าเป็นห่วงอยู่ในปัจจุบัน เช่นการจัดการศึกษาสำหรับเด็กยากไร้ หลายๆทุนการศึกษาทั้งของไทย และ จากต่างชาติซึ่งเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาที่เป็นปัจจัยใช้อธิบายประวัติของ ความไม่เท่าเทียมกันทางเพศ, โดยเฉพาะอย่างยิ่งในพื้นที่ที่มีความยากจนมาก 3 ในขณะที่เด็กผู้ชายสามารถอาศัย

อยู่ในวัดได้ในลักษณะ "เฌร" ได้รับศาสนา(ศึกษาธรรมะ) และ การศึกษาทั่วๆไปฟรี ซึ่งโอกาสแบบนี้ไม่มี สำหรับเด็กผู้หญิง การอุปสมบทเป็น "เณร" ยังคงเป็นพิธีกรรมที่สืบทอดต่อไปยังคนรุ่นหลัง และเป็นการนำบุญ มาสู่สังคม เช่นเดียวกันกับเป็นการเพิ่มการศึกษา และ เป็นข้อได้เปรียบในเรื่องของจิตวิญญาณที่มากกว่า นอกเหนือจากที่ทางภาครัฐได้จัดไว้ ซึ่งโอกาสแบบนี้ไม่มีสำหรับเด็กผู้หญิง ผลก็คือเด็กหญิงที่ยากไร้มีข้อจำกัด ในค้านการศึกษา(และด้านจิตวิญาณ)ข้อจำกัดในการได้รับคำแนะนำและ ต้องรับผิดชอบในการช่วยเหลือฐานะ ทางการเงินในครอบครัว เราได้วิเคราะห์ไปไกลกว่านั้นว่าทำอย่างไรเมื่อมีความยากจนขนาดนั้น เด็กหญิงจาก ชนบทอพยพเข้าสู่เมืองหลวง เช่น กรุงเทพฯเพื่อช่วยเหลือครอบครัว บางคนต้องค้าประเวณี

นักกิจกรรม อวยพร ขวัญแก้ว ชี้ให้เห็นจุดเหมือนเมื่อมีการพูดกุยกันว่า: จำนวนตัวเลขโสเภณีใน ประเทศไทยมีจำนวนเกือบเท่าๆกันกับจำนวนพระ หากว่าเด็กหญิงที่มาจากพื้นที่ด้อยโอกาสได้รับโอกาส เช่นเดียวกันกับเด็กผู้ชายเพื่อเข้าสู่ชีวิตสงฆ์ พวกเขาเหล่านั้นก็จะได้รับการศึกษา และในเวลาเดียว ก็ยังสามารถ ตอบแทนด้านจิตวิญาณกลับสู่ครอบครัว ซึ่งโอกาสแบบนี้สามารถจัดหาให้แก่เด็กหญิงพร้อมกับการศึกษาด้าน สาสนาที่เหมาะสม และ ทั้งกำแนะนำด้านจิตวิญาณ ดังนั้นพวกเขาก็จะสามารถเป็นผู้ให้กำปรึกษาด้านจิตวิญาณ สำหรับผู้อื่นในพื้นที่ด้อยโอกาสได้ต่อๆไป โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับผู้หญิงและเด็ก

เนื่องจากศาสนาพุทธในประเทศไทยมีการปกครองโดยผู้ชาย เด็กหญิง และผู้หญิงไม่เคยได้รับโอกาศ เช่นนั้น และผลลัพธ์ที่ตามมาคือ พวกเขาเหล่านั้นตกเป็นเหยื่อของความรุนแรงในหลายๆรูปแบบ เช่น ความ รุนแรงที่มีจากภายในบ้าน, ถูกข่มขืน และ ถูกบังคับให้เป็นโสเภณี⁴

อย่างไรก็ตาม ทำไมครอบครัวที่ยากจนถึงมีความต้องการที่จะให้ถูกสาวของพวกเขาได้รับการศึกษา จากวัดเมื่อเปรียบเทียบกับการศึกษาแบบ "ให้เปล่า"จากทางภาครัฐ? การพูดคุยนี้อยู่บนข้อสันนิษฐานที่ว่า การศึกษาจากทางวัดน่าจะเพิ่มคุณค่าสำหรับเด็กหญิงที่ยากไร้ ซึ่งตั้งแต่มีความเกี่ยวข้องระหว่างการขายเด็ก ออกไป หรือ ส่งเข้าโรงเรียนและการย้ายถิ่น ในขณะที่ขวัญแก้วไม่เข้ากรณีต่างๆ กรณีของเธอดูเหมือนจะขึ้นอยู่ กับความจริงที่ว่า ปัจจุบันเด็กหญิงยากไร้ถูกปฏิเสธไม่ให้เข้ารับการศึกษาจากสงฆ์เช่นดังกับเด็กชายที่มีความ ยากจน ถ้าหากว่าพวกเขาเลือกที่จะทำเช่นนั้น และยิ่งไปกว่านั้น หากว่านี่เป็นทางเลือกให้แก่เด็กผู้หญิง และดู เหมือนว่าจะเป็นทางเลือกที่ครอบครัวยากจนจะเลือก เนื่องจากมีความสำคัญในการทำบุญทางศาสนา และเป็น เกียรติในการเข้าสู่เส้นทางการศึกษานี้โดยเฉพาะ

มีการพูดคุยกันเกี่ยวกับการให้เด็กหญิงสามารถเข้าเรียนเช่นเณรในประเทศไทยนั้นบ่อยครั้งที่นำเข้า ไปสู่การอภิปรายกันเกี่ยวกับการฟื้นฟูการอุปสมบทของภิกษุณี ในการพูดคุยกันนี้ได้สร้างความนับถือและจดจำ กลุ่มของผู้หญิงที่ได้รับการบวชอย่างเต็มรูปแบบในประเทศไทยจนในที่สุดก็เปิดสถาบันด้านการศึกษาภายในวัด สำหรับเด็กผู้หญิงเช่นเดียวกันกับเด็กผู้ชาย ซึ่งทำให้เกิดการพัฒนาขึ้นทั้งด้านสังคมและด้านจิตวิญญาณที่มีผลต่อ เด็กหญิงและผู้หญิง

การสนับสนุนการฟื้นฟูการบวชเป็นภิกษุณีได้นำความสนใจในด้านที่เกี่ยวกับลำดับชั้นทางเพศซึ่ง
ภายในพุทธศาสนามีขอบเขตเกี่ยวกับวัฒนธรรมที่มีผลกระทบระหว่างทัศนคติของสังคมที่ให้อำนาจกับผู้หญิง
และ จำกัดการพัฒนาหลายๆการสนับสนุนการบวชภิกษุณีพิจารณาว่า มีความสัมพันธ์ระหว่างสถานะที่ด้อยของ
ผู้หญิงในหลายๆพุทธวัฒนธรรม และ ฐานะที่ด้อยกว่าของผู้หญิงภายในสังคมพุทธศาสนา ดังนั้นในการกล่าวนำ
การบวชภิกษุณีไม่เพียงแค่พิจารณาว่ามีความสำคัญสำหรับเหตุผลทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังมีผลประโยชน์ต่อ
ผู้หญิงที่ต้องการที่จะใช้ชีวิตอยู่ในศาสนานี้ อีกทั้งยังมีผลที่แฝงอยู่ด้วยคือการมีอำนาจของผู้หญิงที่ขยายออกไป
รวมถึงการสร้างเงื่อนใขสำหรับเด็กหญิงให้สามารถอุปสมบทเป็นเฌรได้ และดังนั้นก็สามารถได้รับการศึกษา

เพิ่มขึ้นและสังคมสนับสนุนมากขึ้น ในเอกสารของเราแน่นอนว่าไม่ต้องสงสัยในจำนวนแผ่นจากการสัมมนา ครั้งนี้ การท้าทายที่เราต้องเผชิญจากการสนับสนุนการบวชภิกษุณีภายในนิกายเถรวาทจะได้อธิบายเพิ่มเติม อย่างไรก็ตามก็ยังมีปฏิกริยาเพิ่มขึ้น ในประเทศไทยมีจำนวนของภิกษุณีเพิ่มขึ้นในสังคม และ มีการพัฒนาทาง สาสนาสำหรับผู้ที่ให้ความสำคัญทางสาสนา ในการสนับสนุนการบวชภิกษุณีนั้น หัวใจสำคัญก็เพื่อยกระดับให้ ผู้หญิงได้มีโอกาสในการฝึกฝนธรรมะ; เพื่อให้ความรู้แก่สาธารณะเกี่ยวกับความเท่าเทียมกันระหว่างหญิงกับ ชาย; และเพื่อให้เกิดการวางพื้นฐานด้านการศึกษาในวัด,โรงเรียน และ การสร้างสังคม แม้ว่าจะมีการแพร่ขยาย การยอมรับความเคลื่อนไหวของภิกษุณีในประเทศไทยยังคงห่างไกล และลึกลงไปแล้วก็ยังห่างไกลกับการ พัฒนาและประสบผลสำเร็จตามจุดมุ่งหมาย ฉะนั้นสถาบันทางการศึกษาสำหรับเด็กผู้หญิงเช่นเดียวกันกับ เด็กผู้ชายภายในวัดผ่านทางกลุ่มที่สนับสนุนภิกษุณีก็ไม่ได้รับการยอมรับเช่นกัน

ในทางกลับกัน ผู้คนเพ่งความสนใจไปที่การปฏิรูปของสถาบันแม่ชี(8-10 กฎ แม่ชี) ซึ่งเป็นตัวทำทาง ชั้นเยี่ยมสำหรับการเข้าสู่การศึกษาสำหรับผู้หญิง และหมายถึงการเปลี่ยนแปลงภาพลักษณ์ในเชิงลบที่ได้รับจาก ประเพณีเดิม แต่กระนั้นก็ยังคงมีความคิดเห็นด้านลบปรากฎอยู่เกี่ยวกับความถูกต้องของสภาบันแม่ชี และ ความสามารถของแม่ชีแต่ละบุคคล ในความมีประสิทธิภาพ และได้รับความนับถือเช่นดังอาจารย์ในสังคม ที่ซึ่ง มักมองว่าแม่ชีคือผู้หญิงที่ด้อย น่าอนาถา และ ไม่มีทางเลือกแต่เลือกที่จะเป็นผู้ถูกละทิ้ง อย่างไรก็ตาม ปัจจุบันก็ ยังมีทุนการศึกษา ที่ให้ความสำคัญกับแม่ชีที่มีคุณภาพผู้ซึ่งประสบผลสำเร็จในระดับชาติ(และระดับนานาชาติ)ที่ ได้รับความนับถือและน่าเลื่อมใส สำหรับความสามารถทางด้านจิตวิญาณ รวมถึงจากผู้ที่มีตำแหน่งสูงของสงฆ์ ไทย ถึงแม้ว่าภาพลักษณ์ของแม่ชีจะมีความแตกต่างไปเนื่องจากการได้รับทุนการศึกษาต่างชาติ แต่ก็ยังคงมี จำนวนน้อยที่ประสบผลสำเร็จเมื่อเทียบกับสงฆ์ฝ่ายชาย และมีความตึงเครียดจากสถานภาพทางสังคมและ สถานภาพทางสาสนา และยังมีผลกระทบตามมาในการเพิ่มโอกาสทางการศึกษาให้กับผู้หญิงที่ยังคงมีอยู่

สาสนาพุธในประเทศไทยไม่เพียงแค่มีความเกี่ยวข้องกับเพศ เมื่อวิเคราะห์ถึงค้านการจัดการศึกษา ภายในสงฆ์ซึ่งก็ยังคงมีจำนวนกว้างขวาง เพราะว่าพระยังคงมีบทบาทสำคัญเกี่ยวกับค้านจิตวิญญาญ และบทบาท พื้นฐานค้านการศึกษาภายในสังคม ไม่ต้องมีข้อสงสัยเลยว่ามีผลกระทบในคุณภาพในพื้นฐานการศึกษาเกี่ยวกับ สาสนาสำหรับผู้หญิง และ มีผลกระทบต่อวัฒนธรรมที่ตีความหมายจากประเพณีโบราณ

## ศาสนศึกษาสำหรับอุบาสิกา

ตั้งแต่มีการจัดตั้งการศึกษาขึ้นในปี พ.ศ. 2537ขององค์กรเพื่อการศึกษาแห่งชาติ เก้าปีเป็นอย่างต่ำของ "ทางโลก" (ไม่ใช่ทางศาสนา) การศึกษามีความจำเป็นสำหรับเด็กชายและเด็กหญิงในประเทศไทย ถึงกระนั้น แม้ว่าเราได้บัญญัติไว้ก็ตามแต่ก็ยังคงไม่เข้ากัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งระหว่างคนรวยและคนจน สำหรับอุบาสิกา โดยเฉพาะอย่างยิ่งผู้ที่มาจากครอบครัวที่มีรายได้ต่ำ ผู้ที่ไม่ต้องการใช้ชีวิตแบบแม่ชี โอกาสทางการศึกษาด้าน สาสนาและด้านจิตวิญญาณดูเหมือนว่าจะมีความจำกัด พระคือผู้ที่ฝึกฝนเพื่อความรู้และพัฒนาด้านจิตวิญญาณ ทั้งสองสิ่งนี้กระทำภายในวัดสู่ชุมชนภายนอกในรูปแบบบทบาทของการศึกษา ถึงแม้ว่าบทบาทของสงฆ์จะช่วย ปลดปล่อยมนุษย์จากสารวัฏร กี่ยังมีการถกเถียงกันถึงแนวทางปฏิบัติหลายๆวัดในประเทศไทยที่ยังคงสืบทอด ตามพุทธสาสนาแบบดั้งเดิม แพราะว่าผู้หญิงถูกมองว่าเป็นสาเหตุให้ต้องครองตนสันโดด สถานที่สำหรับสงฆ์ เป็นที่หวงห้ามสำหรับใช้ในการติดต่อเป็นส่วนตัวกับผู้หญิง ดังนั้นเราต้องลดแนวทางเช่นนี้ให้ได้มากที่สุดเพราะ พวกเขามีความสามารถในการให้กำแนะนำด้านจิตวิญาณให้แก่อุบาสิกาได้อย่างลึกซึ้ง ในด้านประวัติสาสตร์

เรียนรู้ และแปลหนังสือพระพุทธศาสนาจากภาษาบาลีซึ่งก่อนเคยมีไว้สำหรับพระ หรือ การเรียนเฉพาะของ ผู้ชาย เพราะฉะนั้นจึงเป็นวิชาเลือกที่จะสอนพราวาสเพื่อที่จะอธิบายเกี่ยวกับพระ ดังนั้น หนังสือเรียนภาษาบาลี เกี่ยวกับวินัยทางศาสนาจึงมีไว้เป็นภาษาไทย มีการอภิปรายถกเถียงกันว่า มีการอ่านและ เป็นประโยชน์มากน้อย เพียงไร ดังนั้นพระจึงยังคงเป็นหลักในการนำในการศึกษาด้านจิตวิญาณ และพัฒนา และเลือกที่จะวางพื้นฐาน ส่งสารออกไปเกี่ยวกับผู้หญิงว่า "มีบาป"และมีสถานะที่แตกต่าง ตัวอย่างเช่น ดูเหมือนว่าจะมีข้อความที่เป็นด้าน บวกที่บรรจุอยู่ในหนังสือ เช่น ทารีกาถา( บทคาถาแปลของแม่ชีอาวุโส Therigatha). ลูวินด้า จอย พีช นำเรื่อง นี้ที่เกี่ยวข้องกับภายในเรื่อง "สิทธความเสมอภาคของสตรีในศาสนา" เพื่อมองดูด้านบวกของการสอนซึ่งปรากฏ ขึ้นภายในหนังสือพุทธศาสนา และ มีการแปลเพื่อฝึกฝน และ เรามีคำถามว่า "ใครเป็นผู้อธิบาย และเพื่อผู้ฟัง แบบไหน?"

ขณะที่โรงเรียนสอนสาสนาวันอาทิตย์มีการสอนแนะนำเกี่ยวกับค้านจิตวิญาณสำหรับเด็กผู้หญิงและ เด็กผู้ชาย ปัจจุบันเด็กผู้หญิงไม่มีทางเข้าถึงโลกทางธรรมอย่างจริงจังในการศึกษาธรรมะ และ ความรู้เกี่ยวกับ สาสนาที่ซึ่งมีไว้สำหรับเด็กผู้ชายผ่านทางวัดและการบวช(ชั่วคราว) เนื่องจากข้อจำกัดของสถาบันแม่ชีที่ปรากฏ ว่ามีจำนวนน้อย ซึ่งนี่ปล่อยให้อุบาสิกาอยู่ในสถานะที่ถำบาก พวกเขาไม่มีทางเลือกที่ชัดเจนในการเข้าถึงพระใน การจัดการศึกษา สนับสนุน หรือ ในการทำบุญ ซึ่งผู้ชายสามารถเข้าถึงจากการคลุกคลีกับภิกษุ อย่างไรก็ตาม แม็กแดเนียล ได้กัดก้านว่า คุณภาพและความสำคัญของโอกาสทางการศึกษาที่มีให้ไว้สำหรับเด็กผู้ชายภายในวัด นั้นสามารถขยายเพิ่มขึ้นทุกวัน และ การฝึกฝนที่ไม่มีความเท่าเทียมกันทางโอกาสระหว่างเด็กหญิงและเด็กชายก็ ยังคงมีให้เห็นอยู่ ้ ในขณะที่ภิกษุณีเป็นที่ปรึกษาตัวอย่างให้กับพราวาสโดยการให้คำปรึกษา และ สนับสนุน แต่ภาวะบีบบังกับทางวัฒนธรรมทำให้ยากสำหรับผู้หญิงในการมองหาที่ปรึกษาในด้านจิตวิญญาณและในการ ฝึกฝนจากผู้รู้ด้านสาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่เกี่ยวข้องกับปัญหาที่เกี่ยวกับเรื่องเพส หรือแนะนำที่ลึกซึ้งในเรื่อง เพสศึกษา ข้อมูลของเราในประเทสไทยมีการถกเถียงกันอย่างรุนแรงสำหรับบทบาทที่เป็นไปได้ที่ภิกษุณี และ แม้ชี ที่สามารถทำได้ในเรื่องที่เกี่ยวข้องที่เหมาะสมของสถาบันที่สนับสนุน อันที่จริงแล้ว มีหลายสถาบันที่ เกี่ยวข้องกับการสึกษาสาสนาอย่างไม่เป็นทางการ และงานที่รับใช้สังกมให้กับผู้หญิง และเด็กที่หลายๆคนรู้สึกว่าขากที่จะให้คำปรึกษาด้านสาสนาเพื่อช่วยแก้ไขปัญหาในการให้คำกปรึกษา หรือ ให้คำแนะนำในทั้งด้านจิตวิญาณ และ วิธีการฝึกฝน

มองคูที่บทบาทของภิกษุณี และ แม่ชีในศาสนสถานและ ฆราวาทในประเทศไทย เราจะเห็นได้ว่ามี ความจำกัดในการดำเนินการปฏิรูปที่สามารถพัฒนาโดยสังเกตุได้จากความเปลี่ยนแปลงทางสังคม ถึงอย่างไรก็ ตามปัญหาที่ไม่สามารถแก้ไขได้ที่เกี่ยวข้องกับการบวชของภิกษุณีในนิกายเถรวาท ที่ยังคงมีความสำคัญสำหรับ บทบาทในการสอนศาสนาสำหรับผู้หญิง เพื่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงทางด้านการศึกษา ในบทสุดท้ายของ เอกสารฉบับนี้ เรามองที่บทบาทของอุบาสิกาในการพัฒนาสังคมในประเทศเขมร

# ศาสนศึกษาและ การเปลี่ยนแปลงทางสังคมสำหรับผู้หญิง

ในประเทศเขมร ประเทศที่ถูกทำลายจากสงคราม และ ความรุนแรงทางการเมือง ในประเทศเขมร มี แปค ถึงสิบที่ที่ยอมรับผู้หญิงเข้าสาสนา (คอนชี) หรือเรียกว่า แม่ชี ในประเทศไทย ซึ่งมีบทบาทค้านการศึกษาที่ เชื่อมต่อการพัฒนาสังคม ประเทศเขมรเผชิญกับความท้าทายที่สำคัญในความพยายามเพิ่มสถานศึกษาใน ระคับประถม และ UNDP ได้พยายามแบ่งแยกความไม่เท่าเทียมกันทางเพศเพื่อให้เกิดผลสำเร็จทางการศึกษา<sup>9</sup>

ผู้หญิงชาวเขมรไม่สามารถแสดงออกได้ในที่สาธารณะ ต้องพบกับความเสี่ยงสูงในการเสียชีวิตจากการให้กำเนิด และ ติดเชื้อเอดส์ และมีความเสี่ยงสูงที่จะได้รับความรุนแรงภายในครอบครัว 10 เช่นเดียวกันกับประเทศไทยที่ ้เป็นประเทศเพื่อนบ้าน ศาสนาในประเทศเขมรคือพุทธศาสนานิกายเถรวาท เขมาคาโร กล่าวว่า "ทุกวันนี้พุทธ ศาสนาคือสถาบันเคียวที่ผ่ากลางสถาบันทางการเมืองที่หยั่งรากลึกแบ่งแยกชาวเขมร" 1 ตามที่ ได้ก่อตั้งขึ้นใหม่ อีกครั้งของสถาบันสงฆ์ หลังจากสมัยเขมรแดง ตัวเลขของทุนการศึกษาแบ่งแยกเป็นทางสังคม และ บทบาทที่ เกี่ยวกับการศึกษาพุทธศาสนาในเขมร โดยเฉพาะอย่างยิ่งสำหรับผู้หญิง ซึ่งมีการกล่าวว่าเป็นศาสนา(สำหรับ ผู้หญิง) ที่มีการปฏิบัติซึ่งดูเหมือนจะได้รับความไว้วางใจและประสบผลสำเร็จมากที่สุด $^{12}$  ตัวอย่างหนึ่งคือแม่ชื่ และวัดจัดโปรแกรมการให้ความรู้เกี่ยวกับการให้นมลูกทางธรรมชาติ สถาบันThe Reproductive and Child Health Alliance (RACHA, จัดตั้งโดยองค์กรการพัฒนานานาชาติ USAID) ซึ่งมีการทำงานร่วมกันกับองค์กร ของแม่ชีและ อุบาสิกา (จัดตั้งโดย เฮนริช โบลล์ ก่อตั้งเมื่อปีพ.ศ. 2533)เพื่อฝึกอบรมคอนชีมากกว่า 2000 และอุ บาสิกกาในการเผยแพร่ข้อมูลเพื่อผู้หญิงในการฝึกอบรมการให้นมลูกทางธรรมชาติโดยจัดที่จังหวัด ภูสัด เสียม เรียบ และ คัมพด ผู้หญิงในศาสนาเช่น คอนชี หรือ อุบาสิกา สนับสนุนโดยผู้หญิงที่ได้รับการฝึกอบรมเพื่อให้ ความรู้ โดยการใช้สถานที่ที่เข้าถึง (เช่นตลาด) และที่บ้าน อิทธิพลของการศึกษาเรื่องสุขภาพระดับรากหญ้านี้ได้ เพิ่มจำนวนของผู้หญิงในการฝึกอบรมการให้นมลูกทางธรรมชาติมากขึ้น และผลที่ตามมาก็คือจำนวนเด็กทารก ที่มีสบภาพดีเพิ่มมากขึ้น $^{13}$  องค์กรของ RACHA ยังได้ทำงานร่วมกันกับ คอนซี และอบาสิกา ในการให้ การศึกษาแก่ผู้หญิงและผู้ชายในเรื่องการคุมกำเนิด และ เรื่องการป้องกันเชื้อ HIVและโรคเอดส์: ในปี 2545ทั้ง สองโครงการได้เริ่มขยายพื้นที่มากขึ้นในประเทศเขมร14 ตามที่ RACHA ประสบผลสำเร็จในการทำงานร่วมกัน กับผู้หญิงในศาสนาท่ามกลาง "ความไม่เชื่อถือนภาครัฐบาล" คอนชี และ อุบาสิกาคูเหมือนว่าจะมีอิทธิพล มากกว่า ดังที่เห็นได้จากการที่พวกเขามีความความม่งมั่นในศาสนาพทธมากกว่า $^{15}$ 

ยิ่งไปกว่านั้น ในขณะที่องค์กรของแม่ชีและอุบาสิกา เช่นดังสถาบันแม่ชีไทยในประเทศไทย ที่ได้ สนับสนุนให้การศึกษาแก่ผู้หญิงทั้งในด้านทางโลกและทางธรรม แต่ว่าระดับทางการศึกษาของดอนชีเองก็ ยังคงมีจำกัด เช่นเดียวกันกับประเทศไทย ผลกระทบโดยตรงของสถานะทางศาสนาของพวกเขาที่มีในสังคม เขมรเองเมื่อเปรียบเทียบโดยตรงกับสงฆ์ สถานะของดอนชี: "พวกเราส่วนใหญ่ได้รับการศึกษาน้อย พวกเรา ต้องเรียนก่อนถึงจะสามารถเทียบกันในระดับเดียวกับพระในสังคมเขมรได้" นอกเหนือจากนั้น ผู้หญิงในพุทธ ศาสนาที่ปฏิบัติงาน ยังมีความตึงเครียดระหว่างการทำงานร่วมกันกับสังคม และการศึกษาในการพัฒนาทางโลก และทางด้านจิตวิญาณภายในที่เกี่ยวกับศาสนา ซึ่งธรรมเนียมนิยมไม่มีความเกี่ยวข้องกับ "ทางโลก" อย่างไรก็ ตาม หากว่าสามารถประสบผลสำเร็จในความสมดุลด้วยการให้โอกาสแก่ ดอนชี ในการสนับสนุนทางสังคม และ การพัฒนาการศึกษา พร้อมๆกันกับการเพิ่มการสนับสนุนจากทางสังคมอย่างกว้างขวาง

#### บทสรุป

ในเอกสารฉบับนี้ เราได้แยกแยะความซับซ้อนในเรื่องของเพศ พุทธศาสนา และการศึกษา จาก ประสบการณ์ของผู้หญิงในประเทศไทย และ เขมร พุทธศาสนาไม่เพียงให้รากฐานความนิยมแบบคั้งเคิมสู่ ผลกระทบทางการศึกษาของผู้หญิงและโอกาสในชีวิต แต่ยังมีบทบาทในเรื่องของแหล่งที่มาของอำนาจของ ผู้หญิงในการถูกกดขี่ และ ด้อยโอกาสเมื่อเปรียบเทียบกับผู้ชาย ในแนวทางของผู้หญิงในการ "เสริมสร้าง อำนาจ" ซึ่งเราได้พิจารณาในเชิงลึกในหนังสือของเรา ทั้งในเรื่องศาสนา และ ทั้งทางโลกประกอบกัน ทั้งสาม เรื่องของการศึกษาที่เกี่ยวข้อง (สงฆ์ ฆราวาส และการพัฒนาสังคม) คังที่เราได้ทำการแสดงความคิดเห็นนั้น ทั้งหมดนี้มีผลกระทบที่สำคัญ ต่อประสบการณ์ชีวิตของผู้หญิงแต่ละคน และไม่สามารถพิจารณาแยกออกจาก กันได้ ในที่สุดแล้วทั้งหมดก็มีความเชื่อมต่อกันในการเคลื่อนไหวเพื่อการปฏิรูป ที่สามารถสนับสนุน และเพื่อ พิจารณาได้ในระเบียบวาระการประชุมเพื่อเปลี่ยนแปลงสังคม

#### เอกสารอ้างอิง

สามารถหาข้อมูลเพิ่มเติมในการทำงานของสำนักงานแห่งการพัฒนาสหประชาชาติในประเทศไทยที่เกี่ยวข้อง กับการพัฒนามนุษย์ เป้าหมายแห่งการพัฒนาเพื่อสหัสวรรษ เรื่องรายงานการพัฒนามนุษย์ของประเทศไทย ปี 2540: <a href="http://hdr.undp.org/en/reports/nationalreports/asiathepacific/thailand/THAILAND\_2007\_en.pdf.">http://hdr.undp.org/en/reports/nationalreports/asiathepacific/thailand/THAILAND\_2007\_en.pdf.</a>เข้า ครั้งล่าสดเมื่อ :15 ชันวาคม2552

เป้าหมายแห่งการพัฒนาเพื่อสหัสวรรษเพื่อการศึกษาในประเทศไทยมีดังนี้ (1) รับรองผลภายในปี 2558 เด็กชายและเด็กหญิงจบการศึกษาระดับประถม และ (2) ขจัดปัญหาความไม่เท่าเทียมกันทางเพศในด้าน การศึกษา ระดับประถม และระดับมัธยม ภายในปี 2548 และในทุกระดับการศึกษาภายในปี 2558 UNDPมองว่า ประเทศไทย "ดูเหมือน" จะประสบผลสำเร็จในอดีต และ "ประสบผลสำเร็จ"ภายหลังในเวลาต่อมา สืบค้น ข้อมูลได้ที่ http://hdr.undp.org/en/reports/nationalreports/asiathepacific/thailand/THAILAND\_2007\_en.pdf. เข้าครั้งล่าสุดเมื่อ :15 ธันวาคม2552

สืบคันใด้ที่ Chatsumarn Kabilsingh, *Thai Women in Buddhism*. Berkeley: Parallax Press, 1991; Emma Tomalin, "The Thai *Bhikkhuni* Movement and Women's Empowerment," *Gender and Development* 14:3(2006): 385-97.

http://www.american-buddha.com/thai.buddh.patriarchy.htm. Last accessed: December 12, 2010.

M. Seeger, "The Changing Roles of Thai Buddhist Women: Obscuring Identities and Increasing Charisma," *Religion Compass*, 3/5(2009): 810.

Lucinda Joy Peach, "Human Rights, Religion, and (Sexual) Slavery." *Annual of the Society of Christian Ethics* 20, 2000, pp. 65-87.

Ibid., p. 80.

J. McDaniel, "Buddhism in Thailand: Negotiating the Modern Age." in *Buddhism and World Cultures:* Comparative Perspectives, edited by S. Berkowitz. (ABC-Clio, 2006), p. 122.

UNDP (2008) 'How Does Cambodia Measure Up Now?'

Online: http://www.un.org.kh/undp/CMDGs/How-Does-Cambodia-Measure-up-now.html.

Last Accessed: November 24, 2009, 08.47am.

R. Surtees, "Negotiating Violence and Non-Violence in Cambodian Marriages," in *Gender and Development* 11:2 (2003) 38.

Y. H. Khemacaro, "Steering the Middle Path: Buddhism, Non-violence, and Political Change in Cambodia," Conciliation Resources. 1998. Online: www.c-r.org/our-work/accord/cambodia/middle-path.php. Last Accessed: February 12, 2008.

S. Suksamran, "Buddhism, Political Authority and Legitimacy in Thailand and Cambodia," in *Buddhist Trends in Southeast Asia*, edited by T. Ling (Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1993), p. 102.

B. T. Crookston, K. A. Dearden, K. Chan, D. D. Stoker, "Buddhist Nuns on the Move: An Innovative Approach to Improving Breastfeeding Practices in Cambodia," *Maternal and Child Nutrition* 3:1(2007) 10-24.

K. Kong, T. Savery, and M. Stewart Titus, "Member Voices: EngenderHealth Makes Creative Strategies in Low-Resource Settings," HealthLink, 2002, p. 114. Online:

http://www.globalhealth.org/publications/article.php3?id=714. Last Accessed: November 24, 2009, 08.44am.

Ibid.

Heike Loschmann. "The Revival of the Don Chee Movement in Cambodia," in *Innovative Buddhist Women: Swimming Against the Stream*, edited by Karma Lekshe Tsomo (Surrey, U.K.: Curzon Press, 2000). Quoted by Loschmann 2000.

E. Guthrie, "Khmer Buddhism, Female Asceticism and Salvation," in *History, Buddhism and New Religious Movements in Cambodia*, edited by J. Marston and E. Guthrie (Honolulu: University of Hawai'i Press, 2004).

ในขณะที่เราเห็นแจ้งในความยุ่งยากในความหมายของคำว่า "มีอำนาจ" ในเอกสารฉบับนี้ เราเราใช้ความหมาย จาก Rowlands (1998): "...ผู้หญิงมีความสามารถเพิ่มขึ้นในทางปฏิบัติ ในการยอมรับความสามารถของพวกเขา เอง ยึดมั่นในอุดมการณ์ ใช้เวลาได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในการควบคุมทรัพยากร ในการมีปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่น มี ความคิดริเริ่มกิจกรรมต่างๆ มีการตอบรับสถานการณ์ต่างๆ (women increasing their ability to act, to perceive themselves as capable, to hold opinions, to use time effectively, to control resources, to interact with others, to initiate activities, to respond to events.)" J. Rowlands, "A Word of the Times, But What Does it Mean? Empowerment in the Discourse and Practice of Development," in Women and Empowerment: Illustrations of the Third World, edited by H. Afshar (Basingstoke, U.K.: Macmillan, 1998), p. 23.

Monica Lindberg Falk

บทความนี้ให้ความสนใจเรื่องเพศภาวะและพทธศาสนาในประเทศไทย ในปี พ.ศ. 2533 สำนักชีและสาขาของสถาบัน แม่ชีไทยได้เปิดโรงเรียนแบบการศึกษานอกระบบและจัดการเรียนการสอนให้กับเด็กผ้หญิงและแม่ชี นับแต่นั้นเป็นต้น มาเด็กผู้หญิงและแม่ชี (แม่ชีในพุทธศาสนา) ได้มีโอกาสศึกษาระดับมัธยมในท่ามกลางชุมชนแม่ชี

ในปีพ.ศ. 2542 รัฐบาลไทยได้กำหนดนโยบายปฏิรูปการศึกษา โดยมีพระราชบัญญัติการศึกษาภาคบังคับของ ้ เด็กไทยเป็น 9 ปี และลดความเหลื่อมล้ำทางการศึกษาระหว่างเด็กผู้หญิงและเด็กผู้ชาย ซึ่งแต่ก่อนเด็กผู้ชายมีโอกาสทาง การศึกษามากกว่าเด็กผู้หญิง โรงเรียนธรรมจารีนีซึ่งจัดเป็นโรงเรียนเอกชนประเภทการศึกษาสงเคราะห์แบบอยู่ประจำ ใค้รับการสนับสนุนยังไม่เพียงพอ บทความนี้พยายามหาคำตอบว่าทำไมโรงเรียนที่มีจำนวนนักเรียนเพิ่มขึ้นจาก 50 คน ในพ.ศ. 2541 เป็น 300 คนโดยประมาณในพ.ศ. 2552 ทั้ง ๆ ที่มีการปฏิรูปการศึกษาแล้ว โรงเรียนธรรมจารินีมี พัฒนาการตลอดเวลาจากที่เคยเป็นโรงเรียนแบบการศึกษานอกระบบมาเป็นการศึกษาระบบปกติ จัดการศึกษาทั้งใน ระดับเตรียมอนุบาล อนุบาล ประถม และมัธยมสำหรับเด็กหญิง การเปลี่ยนแปลงจากแบบนอกระบบมาเป็นการศึกษา ในระบบ ได้นำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงหลายอย่างต่อสำนักชี สิ่งที่มาพร้อมกับขนาดโรงเรียนที่ใหญ่ขึ้นคือความ รับผิดชอบที่สูงขึ้นและสร้างความท้าทายสำหรับสังคมนักบวช ซึ่งจะกล่าวไว้ในบทความนี้

การศึกษาทางมานุษยวิทยาในบทความนี้อยู่ในพื้นฐานของข้อมูลที่รวบรวมในระหว่างปีพ.ศ. 2540 และ 2552 วิธีที่ใช้สำหรับรวบรวมข้อมูลเป็นไปอย่างมีส่วนร่วมในการสังเกตและการสัมภาษณ์ ข้าพเจ้าได้ศึกษาภาคสนาม ที่สำนักชีในพ.ศ. 2540 และ 2541 ซึ่งในช่วงเวลานั้นมีแม่ชีอยู่ประมาณ 50 รูป และธรรมจารินี 47 คน<sup>3</sup> เรียนชั้นมัธยมและศึกษาพทธศาสนาที่โรงเรียนธรรมจารินี นักเรียนมาจากหลายจังหวัดและมาเรียนร่วมกันที่โรงเรียน เป็นเวลาสองหรือสี่ปี แม่ชีที่มีอายมากก็มีโอกาสได้ศึกษาในระดับมัธยมที่โรงเรียนด้วยเช่นกัน⁴

#### โรงเรียนวิถีพุทธสำหรับเด็กผู้หญิง

โรงเรียนธรรมจารินีก่อกำเนิดขึ้นในปีพ.ศ. 2531 ที่สำนักชี และเป็นโรงเรียนแห่งแรกในประเทศไทยสำหรับ ้ เด็กผู้หญิง ที่ได้ตั้งขึ้นโดยแม่ชี โรงเรียนธรรมจารินีจากเคยเป็นโรงเรียนที่มีรูปแบบการศึกษานอกระบบมานานถึง 14 ปี มีแม่ชีเป็นผู้สอนในทุกวิชา เปลี่ยนมาเป็นโรงเรียนในระบบช่วงพ.ศ. 2547 เนื่องจากแม่ชีส่วนใหญ่ไม่มีประกาศนียบัตร วิชาชีพครู ดังนั้นแม่ชีจึงสอนได้เพียงวิชาพุทธศาสนา อย่างไรก็ตามแม่ชียังคงปฏิบัติงานด้านงานบริหารอยู่ และ

<sup>้</sup> บทความนี้แปลโดยนันทนา ปิดทอง

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ข้าพเจ้าสัมภาษณ์ในปีพ.ศ. 2552 ร่วมกับนั้นทนา ปิดทอง ผู้ช่วยเหลืองานของข้าพเจ้า

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ข้าพเจ้าขอขอบคุณแม่ประทิน แม่ชี ครูผู้สอน และนักเรียน จากโรงเรียนธรรมจารินี ที่เอื้อเฟื้อแบ่งปันความรู้และ ประสบการณ์แก่ข้าพเจ้า.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A Falk, Monica, Lindberg, Making Fields of Merit: Buddhist Female Ascetics and Gendered Orders in Thailand. Copenhagen/Washington: NIAS Press/University of Washington Press, 2007.

ควบคุมดูแลครูฆารวาส แม่ชีที่สำนักชียังคงมีวิถีชีวิตแบบนักบวชในพระพุทธศาสนา ทั้งปฏิบัติตามข้อวินัยและกิจวัตร ประจำวันเช่นเดียวกับที่เคยปฏิบัติมา อย่างไรก็ตามโรงเรียนมีการเปลี่ยนแปลงหลัก ๆ ได้แก่ จากที่เคยเป็นการศึกษา นอกระบบที่มีเฉพาะระดับมัธยมเท่านั้น แต่หลังจากนั้นโรงเรียนธรรมจารินีได้เปิดชั้นอนุบาลและประถมในพ.ศ. 2547 การศึกษาในระบบและนอกระบบมีหลักสูตรต่างกัน ซึ่งการศึกษาในระบบมีจำนวนวิชาเรียนมากกว่า ดังนั้นนักเรียนจึง มีเวลาไม่มากพอเหมือนเมื่อก่อนที่จะทำสวนผักหรืองานฝีมือ

กุณแม่ประทิน ผู้อำนวยการโรงเรียน เห็นว่าโรงเรียนมีภาระหน้าที่จัดการศึกษาให้กับเด็กผู้หญิงที่ด้อยโอกาส แต่อดีตมาสังคมไม่ได้เปิดโอกาสให้กับเด็กผู้หญิงที่ยากจน เช่นเดียวกับที่รัฐบาลสนับสนุนเด็กผู้ชายที่ยากจนโดยผ่าน โอกาสทางการศึกษาที่เขาสามารถเข้าศึกษาเล่าเรียนที่วัดได้ ห้าปีแรกของโรงเรียนธรรมจารินี โรงเรียนอยู่ได้ด้วยเงิน บริจาคจากชาวบ้าน พระสงฆ์ และแม่ชี ปัจจุบันก็ยังอยู่ได้ด้วยเงินบริจาค แต่รัฐบาลก็ช่วยเหลือสนับสนุนงบประมาณ เพิ่มขึ้นจากเดิมที่เคยเป็นโรงเรียนแบบการศึกษานอกระบบ คิดเป็นร้อยละ 25 ของรายจ่ายทั้งหมด ส่วนที่เหลือร้อยละ 75 มาจากเงินบริจาค กำใช้จ่ายสำหรับดำเนินกิจการโรงเรียนนั้นค่อนข้างสูง แต่โรงเรียนก็ไปได้ด้วยดีในหลาย ๆ ปีที่ ผ่านมา และจำนวนคนมาบริจาลเพิ่มมากขึ้น คุณแม่ได้ทำให้เห็นบทบาทสำลัญของแม่ชี และการทำงานของแม่ชีในโรงเรียนธรรมจารินี คุณแม่บอกว่าแม่ชียังคงทำงานปกติและต่อเนื่องมาตลอด และยังคงเป็นเรี่ยวแรงสำลัญต่อการคง อยู่ของโรงเรียนธรรมจารินี ตามคำบอกเล่าของคุณแม่ โรงเรียนธรรมจารินีจะไม่สามารถอยู่ได้เลยถ้าปราสจากการ ปฏิบัติงานของแม่ชี

### การปฏิรูปการศึกษา

กับเปลี่ยนแปลงระบบการศึกษาของไทย เด็กหญิงและเด็กชายมีสิทธิเท่าเทียมกันในการเข้าถึงการศึกษา โดย ไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายในการเรียน อุปสรรคทางกฎหมายถูกปลดปล่อยออกจากเด็กผู้หญิง และสร้างการศึกษาที่เป็นธรรม ขึ้น การศึกษาขั้นพื้นฐานของประเทศไทยแบ่งออกเป็น ประถมศึกษา 6 ปี ธยมค้น 3 ปี และมัธยมปลาย 3 ปี ในพ.ศ. 2542 รัฐบาลได้ริเริ่มการปฏิรูปการศึกษา ซึ่งเป็นกระบวนการที่ต้องใช้เวลานานจนกว่าจะครอบคลุมทั้งประเทศ ระบบ การศึกษาที่มีภาคบังคับ 9 ปีนั้นมีผลบังคับใช้ตั้งแต่ปีพ.ศ. 2545 พร้อมกับไม่เสียค่าใช้จ่ายพื้นฐานเป็นเวลา 12 ปี ระดับ อนุบาลสำหรับเด็กอายุ 3 – 5 ปี ประถมระหว่าง 6 – 11 ปี มัธยมต้นระหว่าง 12 – 14 ปี และมัธยมปลายหรือระดับป.ว. ช.ระหว่าง 15 – 17 ปี6

ถึงแม้ว่านโยบายของรัฐที่จัดการศึกษาให้กับเด็กผู้หญิงไทยทุกคน โรงเรียนธรรมจารินีที่ดำเนินการโดยแม่ชี้ ยังมีคงมีความจำเป็นอยู่ จำนวนนักเรียนกินนอนของโรงเรียนยังคงเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ อย่างไม่น่าเชื่อระหว่างทศวรรษที่ แล้ว คุณแม่ได้ให้เหตุผลว่าทำไมเด็กผู้หญิงจึงเข้ามาเรียนที่โรงเรียนธรรมจารินี ซึ่งเหตุผลได้เปลี่ยนไปตามธรรมชาติ จากอดีต แต่ความยากจนยังคงเป็นปัญหาหลักที่ทำให้เด็กผู้หญิงไม่สามารถเข้าถึงการศึกษาได้ แม้ว่าไม่ต้องเสียค่าเทอม แต่ผู้ปกครองยังต้องมีค่าใช้จ่ายอื่น ๆ เช่น เครื่องแบบ แบบเรียน อุปกรณ์ และค่าเดินทาง ถือว่าเป็นภาระที่หนักสำหรับ ครอบครัวยากจน ยิ่งกว่านั้นการให้ถูกหนึ่งคนเรียนหนังสือจนจบ หมายความว่าถูกคน ๆ นั้นจะไม่สามารถช่วยเหลือ งานครอบครัวได้เลย และครอบครัวยังต้องเสียค่าใช้จ่ายเพื่อให้ถูกได้เรียนหนังสือ ซึ่งเกิดขึ้นกับหลายครอบครัว

จากที่กล่าวมาแล้ว จำนวนนักเรียนของโรงเรียนธรรมจารินีเพิ่มขึ้นอย่างเหลือเชื่อ ณ ปัจจุบันสำนักชีได้เปิด

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> สัมภาษณ์เมื่อสิงหาคม พ.ศ. 2552.

<sup>์</sup> ข้อมูลเกี่ยวกับระบบการศึกษาไทยเข้าดูได้ที่ : www.oec.go.th

สอนชั้นเตรียมอนุบาล อนุบาล และจัดการศึกษาระดับประถมและมัธยมต้น โรงเรียนยังคงมีแผนการที่จะเปิดสอน ระดับมัธยมปลายในอนาคตอีกด้วย นักเรียนที่จบมัธยมต้นและต้องการเรียนต่อมัธยมปลาย โรงเรียนก็ให้การสนับสนุน โดยพักอยู่ที่โรงเรียน และไปเรียนที่โรงเรียนรัฐในชุมชนใกล้ ๆ แต่สำนักชื่ออกค่าใช้จ่ายต่าง ๆ ให้

การเปลี่ยนแปลงจากการศึกษานอกระบบเป็นการศึกษาในระบบส่งผลต่อจำนวนบุคลากรในองค์กรจากเดิมมี แม่ชีเป็นผู้สอนในทุกวิชา แต่ปัจจุบันครูฆราวาสเป็นผู้สอนในเกือบทุกวิชา เหตุผลคือครูในระบบการศึกษาปกติด้องมี ประกาศนียบัตรวิชาชีพกรูและจบในสาขานั้น ๆ แต่แม่ชีส่วนใหญ่ไม่มีวุฒิการศึกษาดังกล่าว จึงไม่อนุญาตให้สอนใน วิชาสามัญได้ ดังนั้นแม่ชีสอนได้แต่เพียงวิชาพระพุทธศาสนา ส่วนวิชาทางโลกอื่น ๆ เป็นหน้าที่ของครูฆารวาส โรงเรียนมีสัดส่วนระหว่างครูกับนักเรียนอยู่ที่ครู 1 คนต่อนักเรียน 10 คน และเมื่อสิงหาคม พ.ศ. 2552 โรงเรียนมี จำนวนครูฆารวาสทั้งสิ้น 25 คน

## โรงเรียนธรรมจารินี - ยังเป็นที่พักพิงสำหรับเด็กผู้หญิงด้วย

โรงเรียนธรรมจารินียังเป็นที่พักพิงสำหรับเด็กผู้หญิงอีกด้วย ในช่วงปลายปี 2533 นักเรียนส่วนใหญ่มาจาก ครอบครัวยากจนในพื้นที่อีสานและภาคกลาง มาเรียนและพักที่โรงเรียนไม่สองก็สี่ปี ในปี 2541 เด็กผู้หญิงที่มาจาก ครอบครัวฐานะยากจนยังมีโอกาสน้อยที่จะเข้าเรียนระดับมัธยม และโรงเรียนธรรมจารินีจึงเป็นความหวังสำหรับ เด็กหญิงเหล่านั้นที่จะได้เรียนต่อในระดับมัธยม โรงเรียนธรรมจารินีเปิดโอกาสให้เด็กผู้หญิงที่จบชั้นประถมอายุ ระหว่าง 11 หรือ 12 ปีเข้าศึกษาต่อ

ข่าวสารเกี่ยวกับโรงเรียนธรรมจารินีได้เผยแพร่ผ่านทางเครือข่ายแม่ชีทั่วประเทศ และผ่านทางสื่อต่าง ๆ ความนับหน้าถือตาของโรงเรียนในสายตาของผู้ปกครองคือเป็นสถานที่ปลอดภัยสำหรับเด็กหญิงที่มาพักและเรียน หนังสือ โรงเรียนและวัดในหมู่บ้านพื้นที่ห่างไกลได้เชิญคุณแม่และแม่ชีท่านอื่น ๆ ไปแนะแนวและแนะนำโรงเรียน ธรรมจารินี สองสามปีที่แล้วพระสงฆ์ได้แนะนำและส่งนักเรียนหญิงชาวกระเหรี่ยง 13 คน เพื่อมาพักและศึกษาเล่า เรียนที่โรงเรียนธรรมจารินี หลังจากนั้นเด็กนักเรียนกลุ่มนี้ได้กลับไปเยี่ยมบ้านและได้เล่าถึงประสบการณ์ที่ดีจากการ มาเรียนที่โรงเรียนแห่งนี้ให้กับผู้ปกครองและชาวบ้านอื่น ๆ ในหมู่บ้านเดียวกัน ส่งผลให้มีนักเรียนหญิงจำนวนมากใน พื้นที่ขอสมัครเข้าเรียนต่อที่โรงเรียนธรรมจารินี นักเรียนชนเผ่ากระเหรี่ยงมีทั้งหมดประมาณ 40 คนในปี 2552

ในปี 2533 ที่โรงเรียนก่อเกิดขึ้น มีนักเรียนหญิงจำนวนมากมาจากอีสาน ปัจจุบันพระสงฆ์ในหมู่บ้านมี ความสำคัญในการแนะนำโรงเรียนธรรมจารินีให้กับนักเรียนและผู้ปกครอง อย่างไรก็ตามที่เห็นชัดเจนในปัจจุบันคือ นักเรียนจำนวนมากที่โรงเรียนธรรมจารินีมาจากชนกลุ่มน้อยชาวกระเหรี่ยง ชาวอาข่า และมอญ นักเรียนชาวกระเหรี่ยง และอาข่ามาจากภาคเหนือ ส่วนมอญมาจากจังหวัดราชบุรี

การศึกษาที่รัฐจัดให้ยังไกลเกินเอื้อมสำหรับเด็กไทยจำนวนมาก แม่ชีคนหนึ่งได้อธิบายว่าการเข้าถึงการศึกษา ที่รัฐจัดให้นั้นยังมีอุปสรรคสำหรับเด็ก ๆ ที่อยู่ในพื้นที่ห่างไกล เด็กผู้หญิงชนกลุ่มน้อยจำนวนมากในพื้นที่ห่างไกลไม่ สามารถเดินทางมาโรงเรียนได้สะดวก เพราะว่าพวกเด็ก ๆ ต้องเดินเท้าออกมาจากหมู่บ้านเป็นเวลาหลายชั่วโมงกว่าจะ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ชาวกระเหรื่องประมาณ 250,000 คนในประเทศไทย จัดเป็นชนเผ่ากลุ่มใหญ่ที่สุด มีวัฒนธรรมของตนเอง อย่างไรก็ ตามหลายคนเป็นคริสเตียน เนื่องจากกิจกรรมเผยแผ่ศาสนาคริสต์เป็นไปอย่างแข็งขัน ส่วนหนึ่งนับถือศาสนาพุทธและ ร่วมกิจกรรมทางพุทธศาสนากับคนไทยทั่วไป จังหวัดที่โรงเรียนธรรมจารินีอยู่และจังหวัดใกล้เคียงกาญจนบุรีนั้น มี ชนเผากระเหรื่องอาศัยอยู่มาก

้ ถึงถนนเพื่อนั่งรถต่อไปยังโรงเรียน และเป็นไปไม่ได้เลยที่พวกเด็ก ๆ จะเดินเท้ากลับบ้านในเวลากลางคืน

ความปลอดภัยสำหรับเด็กผู้หญิงเป็นประเด็นหลักที่มักเอ่ยถึงในระหว่างการพูดคุยกับครูฆารวาสและแม่ชื คือเรื่องสภาพแวคล้อมที่ไม่เหมาะสมสำหรับเด็กผู้หญิง คุณแม่บอกว่า เป็นที่รู้กันทั่วไปว่าโรงเรียนธรรมจารินีมี นักเรียนหลายคนมาจากสภาพแวคล้อมที่ไม่ดี คุณแม่เล็งเห็นว่าโรงเรียนมีภาระหน้าที่ที่ต้องคูแลเด็กเหล่านี้ และหาทาง จัดหาทุนให้กับโรงเรียนและดูแลเด็ก ๆ สำหรับคุณแม่แล้ว คุณแม่ให้ความสำคัญไม่ใช่เฉพาะเด็กและครอบครัวของเด็ก ๆ เท่านั้น แต่ยังให้ความสำคัญกับทุกอนาคตของสังคมไทย<sup>8</sup>

โรงเรียนธรรมจารินีปฏิบัติตามหลักสูตรทั่วไปของระบบการศึกษาไทย แม่ชีบอกว่าหลักสูตรของโรงเรียนได้ ปรับปรุงตลอคมา ซึ่งเป็นผลการประเมินหลักสูตรจากภายนอก' ข้อกำหนดนั้นคือครูผู้สอนในโรงเรียนธรรมจารินีต้อง จบวิชาเอกนั้น ๆ และมีประกาศนียบัตรวิชาชีพครู ซึ่งแม่ชีส่วนใหญ่ไม่ผ่านหลักสูตรดังกล่าว

ปัจจุบันโรงเรียนธรรมจารินีจ้างครูฆารวาส และทำให้เกิดภาวะที่ต้องรับดูแลเด็กเล็กขึ้นมาอีกนั้น เหตุผล สำคัญหนึ่งคือเด็กผู้หญิงไทยต้องรับผิดชอบดูแลน้อง ๆ ชัดเจนเลยว่าน้องสาวจำเป็นต้องตามพี่สาวมาด้วย พ่อแม่บาง คนขอให้พี่สาวต้องดูแลน้องสาวเมื่อมาเรียนที่โรงเรียน มันคือเงื่อนไขสำหรับเด็กผู้หญิงบางคนไขที่จะทำให้เธอได้ เรียนต่อ คุณแม่ได้พูดว่าพวกเราไม่ต้องการให้เด็กผู้หญิงเหล่านี้เสียโอกาสในการศึกษา มันเป็นเรื่องที่น่าจดจำว่าถ้า โรงเรียนธรรมจารินีไม่รับน้อง ๆ ของนักเรียนเข้าเรียน เพราะความรับผิดชอบของเด็กผู้หญิงต่อน้องสาวน้องชายของ เธอ เธออาจต้องกลับบ้านและยากที่จะเรียนจนจบ คังนั้นการเปิดชั้นเรียนสำหรับเด็กเล็กตั้งแต่อายุ 3 ขวบนั้น ทำให้ พี่สาวมีโอกาสเรียนหนังสือ

### ข้อสรุป

โรงเรียนธรรมจารินีได้ก่อตั้งที่สำนักชีในปี 2533 กับเป้าหมายที่จะช่วยเหลือเด็กผู้หญิงที่มีฐานะยากจน ให้มีอนาคตที่ ดีขึ้น การแยกตัวออกจากคณะสงฆ์ของแม่ชีทำให้เกิดโอกาสในการก่อตั้งโรงเรียนขึ้น ทำให้เด็กผู้หญิงได้เรียนหนังสือในสังคม แม่ชีที่โรงเรียนธรรมจารินี การศึกษายังคงเป็นปัจจัยหลักสำคัญที่สร้างสภาวะแวคล้อมที่ดีกว่าสำหรับผู้หญิงที่มีฐานะยากจน และเด็ก ๆ มันเป็นสิ่งที่แม่ชีต้องการทำมานานแล้วที่จะตั้งโรงเรียนเพื่อเด็กผู้หญิงที่ขาดโอกาสทางการศึกษา

การปฏิรูปการศึกษาเมื่อเร็ว ๆ นี้ในประเทศไทย มีเป้าหมายที่ให้เด็กหญิงและชายเข้าถึงการศึกษาที่ไม่ต้องเสีย ค่าใช้จ่าย อย่างไรก็ตามเด็กหญิงจำนวนมากโดยเฉพาะจากพื้นที่ห่างไกล ยังคงยากที่จะเข้าเรียนในโรงเรียนรัฐ จึงเป็นเหตุผลว่า ทำไมพวกเธอจึงออกจากบ้านและมาเรียนที่โรงเรียนธรรมจารินี หัวหน้าแม่ชีจากโรงเรียนธรรมจารินีกล่าวว่า นักเรียนหญิง ส่วนใหญ่ของโรงเรียนธรรมจารินี มาเรียนที่นี่ด้วยเหตุผลหลักคือ ปัญหาสังคม ความยากจน และความลำบากในครอบครัว

มีการคาดหวังว่าการศึกษาจะแก้ปัญหาสังคมและปัญหาส่วนตัวได้ และมันเปรียบเหมือนยานพาหนะที่จะนำพาไปถึง สิ่งที่ปรารถนา หลักสูตรของโรงเรียนธรรมจารินีเป็นไปตามที่การปฏิรูปกำหนดไว้ นอกจากนั้นโรงเรียนยึดมั่นการเรียนการ สอนแบบคั่งเดิม ซึ่งให้ความสำคัญต่อความรู้ทางศีลธรรมและการสอนพุทธศาสนา เพื่อบรรลุการศึกษาขั้นพื้นฐาน ปลูกฝัง กริยามารยาทของการเป็นชาวพุทธที่ดี เปรียบเสมือนเป็นเกราะป้องกันให้เด็กแต่ละคนเติบโตอย่างมีคุณค่าในสังคม

## เกี่ยวกับผู้เขียน

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> สัมภาษณ์เมื่อพฤษภาคมและสิงหาคม พ.ศ. 2552

<sup>่</sup> สัมภาษณ์เมื่อเมษายน พ.ศ. 2552

โมนีก้า ลินเบอกร์ ฟัลก์ นักมานุษยวิทยาด้านสังคม รองผู้อำนวยการศูนย์ศึกษาเอเชียตะวันออกและเอเชียตะวันออก เฉียงใต้ มหาวิทยาลัยลุนด์ ประเทศสวีเดน งานวิจัยที่ผู้เขียนสนใจประกอบด้วย เพศภาวะ พุทธศาสนา มานุษยวิทยาทางภัยพิบัติ การเคลื่อนไหวทางพุทธศาสนา การพัฒนาและการเปลี่ยนแปลงสังคมในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ผู้เขียนได้รับทุนทำวิจัยและ ศึกษาในประเทศไทย และตีพิมพ์หนังสือและบทความต่าง ๆ ในประเด็นที่เกี่ยวกับเพศภาวะและสาสนาพุทธ สาสนาพุทธกับ งานเพื่อสังคม และสาสนาพุทธกับวิกฤติ งานวิจัยที่กำลังดำเนินการอยู่คือเพศภาวะและบทบาทของสาสนาพุทธต่อกระบวนการ ฟื้นฟูหลังจากภัยพิบัติสึนามิในประเทศไทยปี 2547 ส่วนอีกงานวิจัยเกี่ยวกับเพศภาวะและการเคลื่อนไหวทางการศึกษาใน เอเชีย

### ศาสนศึกษาของแม่ชีที่วัดดงฮักในประเทศเกาหลี

Dong Geon Sunim

ตามประวัติของ Jogye Order ของพุทธศาสนาในเกาหลี ความเป็นมาอันยาวนานของวิทยาลัยสังฆาวาสสำหรับ ภิกษุณี และ sramanerika (สามเฉรี?)เริ่มในปีคศ 1954 ที่วัดคงฮัก (Dong Hak Temple) ซึ่งตั้งอยู่บนเขา Geryong (1) โดย กิกษุณี Dae Hyun Sunim หัวหน้าแม่ชีของวัดคงฮักได้ก่อตั้งวิทยาลัยแห่งแรกสำหรับ bhiksunis และ sramanerika ด้วยความร่วมมือกับภิกษุ Kyung Bo Sunim (1885-1969) โดยท่านภิกษุได้ดำรงตำแหน่งเป็นคณบดี

วัคดงฮักมีประวัติความเป็นมาร่วม 1300 ปีในประเทศเกาหลี และได้รับการบูรณะในปีคศ 1864 โดย Bhiksu Man Hwa Sun Bo Sunim ดูเหมือนว่าในเวลานั้น วัคดงฮักสระ(Dong Hak Sa)ได้เปิดวิทยาลัยสงฆ์สำหรับพระสงฆ์ เท่านั้นแต่มิใช่สำหรับภิกษุณีและ sramanerikas ถึงกระนั้นกี่ตามวิทยาลัยสงฆ์แห่งนี้ ได้วางรากฐานสำหรับวิทยาลัย ภิกษุณีซึ่งต่อมาได้ถูกก่อตั้งขึ้นเป็นครั้งแรกในปีคศ 1954 วิทยาลัยภิกษุณีดงฮักถูกก่อตั้งขึ้นเพื่อผลิตภิกษุณีที่มีความรู้ ความสามารถ และ บ่งเพาะสมรรถภาพในการพัฒนาขีดความสามารถของตนเอง ดังความต้องการของสังคมยุก ปัจจุบัน

The Buddhist Purification Movement ในช่วงปี 1950 เปิดโอกาสให้ภิกษุณี ชาวเกาหลี ในการจัดตั้งวิทยาลัย สงฆ์สำหรับภิกษุณีและ sramanerikas. เนื่องจากภิกษุณีชาวเกาหลี ร่วมกันมีส่วนเกี่ยวข้องอย่างแข็งขันใน Buddhist Purification Movement พวกเขาตระหนัก ว่า ภิกษุณีก็เป็นสมาชิกของ Jogye Order เช่นเดียวกับพระภิกษุ ภายหลัง The Buddhist Purification Movement, วัดดงฮักก็ได้กลาย เป็นพุทธสถานศึกษาสำหรับภิกษุณี ภิกษุณีรุ่นแรกได้พัฒนา ความคิดและความรับ ผิดชอบโดยก่อยๆช่วยแปลงวัดดงฮักให้เป็น พุทธสถานศึกษาสำหรับภิกษุณีและ sramanerikas

By 1963, ภิกษุ Gyeong Bo Sunim, คณบดีรูปแรกของวิทยาลัย ได้ผลิตผู้สำเร็จ การศึกษาเป็นจำนวนมาก มีลูก ศิษย์หลายคนที่เป็นภิกษุสำลัญๆ อาทิHye Seong Sunim , Myo EOM Sunim, คณบดีของ Bong Nyeong Sangha College, Myung Seong Sunim ภิกษุที่ได้กลายมาเป็นคณบดีของUn Mun Sangha College และที่ได้รับการฝึกอบรม ที่ วัคดงฮักเมื่อ Bhiksu Seong Hyeon Sunim เป็นคณบดี ในปี 1956, Bhiksu Myo Eom Sunim ได้ถ่ายทอดวิชาความรู้ของ เขาแก่ Bhiksu Gyeong Sunim Bo และนี่เป็นครั้งแรก ในประวัติศาสต์พระพุทธศาสนาของเกาหลีที่พระภิกษุได้ ถ่ายทอดความรู้ให้ภิกษุณี

#### ประเพณีการศึกษาของ Dong Hak Sa Sangha College

แม้จะมีความพยายามทุ่มเทของภิกษุณีผู้สูงอายุในการสร้างภิกษุณีที่มีพรสวรรค์ ในหลายทศวรรษที่ผ่านมาได้ เห็นว่ากว่า 20 สถาบันการศึกษาขั้นสูงสำหรับภิกษุณี ค่อยๆจาง หายไป นี้แสดงให้เห็นว่ามันไม่ง่ายนักสำหรับวัดแบบ ดั้งเดิมในการรักษาประเพณีการศึกษา ของแม่ชี แม้จะมีปัญหาดังกล่าว Dong Hak Sa Sangha College ได้ผลิตบัณฑิต 869 รูปในระยะเวลา 50 ปีนับตั้งแต่การก่อตั้งของวิทยาลัย ความสำเร็จนี้ส่วนใหญ่สืบเนื่องจาก ความพยายามของ คณบดีท่านที่สิบเอ็ด, Gyeong Bong Sunim และคณบดีท่านที่สิบสาม, Ho Gyeong Sunim Gyeong Bong Sunim ได้มี ส่วนเป็นอย่างมากในการสร้างและขยายเครือข่าย สนับสนุนการดำรงอยู่ของ Dong Hak sa Sangha College วิทยาลัย แห่งแรกสำหรับภิกษณีและ sramanerikas. จากปลายทศวรรษที่ 1960 ถึงกลาง 1980s, Ho Gyeong Sunim ได้ใช้ความ

พยายามทั้งหมดในการพัฒนาวัคคงฮักซาให้เป็นแบบอย่างวิทยาลัยสำหรับภิกษุณี และ sramanerikas

หลักสูตรการศึกษาที่วิทยาลัยสงฆ์คงหักมีการพัฒนาอย่างต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน Ho Gyeong Sunim ใค้ แปล A Commentary on Yogacara และ A Commentary on the Awakening of Faith in the Mahayana ด้วยความร่วมมือ กับสาวก Beop Seong, Myeong Seon, Bo Ryeon, GyeongJin, Haeng O, Do II, และ Beop Song Sunim II Cho Sunim เป็นผู้เขียนThe Great Teaching on One Mind ซึ่งถือว่าเป็นกรอบอุคมการณ์ ของวิชาบังคับที่วิทยาลัย ภิกษุณี ผู้รู้เหล่านี้ใค้สร้างประเพณีทางวิชาการที่เป็นรากฐานสำหรับ ระบบการศึกษาของวิทยาลัยภิกษุณีจนถึงปัจจุบัน

#### ชีวิตประจำวันในวิทยาลัยสังฆาวาส (monastic college)

ในวิทยาลัย Dong Hak sa Sangha, ผู้มาฝึก 100คนจะต้องร่วมกันปฏิบัติตนในกฎเกณฑ์ที่เคร่ง ครัคอย่างมีวินัย ในสถานที่เคียวกันตลอดระยะการศึกษา หลังจากสำเร็จตามหลักสูตรแบบ คั้งเดิมเป็นเวลา 4 ปี ผู้มาฝึกธรรมเหล่านี้ก็จะ ได้เป็นภิกษุณี และ *sramanerika*s

วิทยาลัย Dong Hak sa Sangha แตกต่างจากวิทยาลัยทางพราวาสในประเทศเกาหลี กล่าวคือ การศึกษาเป็นไป ตามรูปแบบของชั้นวิชาที่ต่อเนื่องไม่ใช่แบบตามปีการศึกษา ดังเช่น วิชา Chi Mun วิชา Sah Jip วิชา Sah Gyo และ วิชา Dae Gyo เป็นต้น แนวทางการศึกษาเป็นไปตามกฎเกณฑ์ที่กำหนดไว้โดย the Bureau of Monastic Training in the Jogye Order ซึ่งบัญญัติการฝึกฝนแนวดั้งเดิมสำหรับสังฆาวาสชาวเกาหลี และก็เป็นไปในแนวเดียวกันกับการศึกษาใน ยุคปัจจุบัน

รูปแบบการศึกษานี้มีข้อจำกัดเช่นกัน นอกจากการเรียนที่มากมายตามหลักสูตรแล้ว ผู้มาฝึกยังต้องทำหน้าที่ อื่นๆในชีวิตประจำวันในวัด หลักสูตรการเรียนยังประกอบด้วยการ สวดมนต์และการสนทนา the sutras ในรูปแบบ การเรียนแบบดั้งเดิม (2) นักเรียนอ่านสิ่งที่ได้เรียนรู้ระหว่างปีแรกในวิชา Chi Mun และในปีที่สองในวิชา Sah Jip ใน ทุกกาบวิชา นักเรียนแปลเนื้อหาและทำการจดจำ ในแต่ละกาบวิชา นักเรียนต้องอ่านและแปล ข้อความในแต่ละ Sutra จากนั้นก็รวมกลุ่มกันสนทนาหน้าห้องในแต่ละจุดที่พวกเค้ายังไม่เข้าใจ แต่ละวิชาดำเนินไปเช่นนี้โดยที่นักเรียนขอให้ พระผู้สอนอธิบายในสิ่งที่พวกเขาไม่เข้าใจในเนื้อหาของคาบวิชาเมื่อวานแล้วก็ฟังคำตอบของพระผู้สอน

หลักสูตรแบบคั้งเดิมใช้การเรียนรู้แบบวิธีตีความหมาย (exegetical) โดยเน้นประเด็นภายใน the Zen school ปัญหาของหลักสูตรคั้งเดิมก็คือการที่ไม่ค่อยสอดคล้อง กับวิถีการศึกษาแบบสมัยใหม่และมันยังไม่เข้ากับคนธรรมดา สามัญที่ต้องการดำเนินตามให้บรรลุจุดมุ่งหมายทางศาสนา (วิญญาณ) ด้วยวิธีอื่นๆ ในวิทยาลัยสังฆาวาสนี้ยังมีการ เสริมหลักสูตรแบบคั้งเดิมด้วยวิชาอื่นๆตามแบบวิทยาลัยฆราวาสคังเช่นอักษรวิจิตร (calligraphy) การวาดเขียนแบบ คั้งเดิม (ดอกท้อ, กล้วยไม้, ดอกเบญจมาส และ ไผ่) โยคะ ภาษาต่างประเทศ และ อื่นๆ วิชาเหล่านี้สอนโดยผู้เชี่ยวชาญที่ ได้รับเชิญมาสอนที่วิทยาลัย Dong Hak Sa Sangha

#### กิจกรรมนอกหลักสูตรของวิทยาลัย Dong Hak Sa Sangha

ทุกสามครั้งต่อปีจะมีการจัดกลุ่มเดินเขาหลายคณะซึ่งเปิดให้ทุกคนได้เข้าร่วม กิจกรรมเหล่านี้ช่วยสร้างความ สามักกีเป็นหนึ่งเดียวกันของผู้อาศัยในวัดดงฮัก ความสามักกีปรองดองระหว่างผู้อาศัยรวมถึงนักเรียนและคณะอาจารย์ ถูกเน้นให้เป็นสิ่งสำคัญในการศึกษาแบบดั้งเดิมในวิทยาลัยสังฆาวาสของภิกษุณี และ sramanerikas งานฉลองในเทศกาลต่างๆก็มีความสำคัญในหลักสูตรแบบคั้งเดิมนี้ คังเช่นเทศกาล Dong Hyang เป็นการ นิทรรศการซึ่งถูกจัดขึ้นเพื่อแสดงผลงานของนักเรียนในทางกวี การจัดดอกไม้ อักษรวิจิตร และการวาดรูปดอกท้อ ดอกกล้วยไม้ ดอกเบญจมาสและไผ่แบบคั้งเดิมของ วัฒนธรรมเอเชีย

#### วิชาเฉพาะทาง

sramanerikas บางท่านที่ได้สำเร็จภาควิชาของวิทยาลัยสังฆาวาสหรือสถาบันการศึกษา ฆราวาสอื่นได้แสดง ความสนใจในวิชาพิเศษเฉพาะทางเพื่อเพิ่มความเข้าใจแก่นพุทธศาสนาต่อไป เพื่อจุดประสงค์นี้วิชาระดับ post graduate (หลังจบปริญญา) ได้ถูกจัดขึ้นที่วิทยาลัย Dong Hak Sa Sangha ในความพยายามที่จะส่งเสริมเพิ่มเติมขอบเขต ความรู้ทางการศึกษาของ ภิกษุณีโดยการรวมหลักสูตรการสอนพุทธศาสนาแบบคั้งเดิมกับการศึกษาแบบสมัยปัจจุบัน โดยมีคณบดีคนที่ 18 Hae Joo Sunim ซึ่งเป็นอาจารย์สอนพุทธศาสนาศึกษาที่มหาวิทยาลัย Dongguk เป็นผู้ควบคุมดูแล การก่อตั้งหลักสูตรผสมเหล่านี้ จุดมุ่งหมายคือการเสนอการศึกษา ระดับสูงกว่าปริญญาพื้นฐานในการศึกษาพุทธศาสนาสำหรับนักเรียนที่มีความสามารถผู้ซึ่งมี การศึกษาทางพุทธศาสนาขั้นพื้นฐานอยู่แล้ว หลักสูตรชั้นสูงนี้เป็นการ ตอบรับ ความต้องการ ของภิกษุณี ผู้ซึ่งต้องการพัฒนาความสามารถของตนเองในฐานะพุทธศาสนิกชน

คังที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ วิทยาลัย Dong Hak Sa Sangha ซึ่งเป็นวิทยาลัยสังฆาวาสแห่งแรก สำหรับภิกษุณีและ sramanerikas ได้คำรงการศึกษาแบบคั้งเดิมสำหรับ ภิกษุณีในพุทธศาสนาใ นประเทศเกาหลี คังนั้นวิทยาลัยแห่งนี้เป็น สถานที่สำคัญในประวัติศาสตร์ทางพุทธศาสนา ของประเทศเกาหลี และยังเป็นสถานที่กำเนิดการศึกษาแบบสมัยใหม่ สำหรับภิกษุณี ในประเทศเกาหลีในปัจจุบัน

#### เชิงอรรถ

- (1) Korean National Bhiksuni Association ed., *The History and Culture of Monastic College for Bhiksuni*, Seoul:YemoonSeowon, 2009.
- (2) Korean National Bhiksuni Association ed., *The Life and Practicing Asceticism of Bhiksuni in Korea,* Seoul:YemoonSeowon, 2007.

Tenzin Dadon (Snam Wangmo)

ภูฏานเป็นประเทศเล็กๆตั้งอยู่ในแถบเทือกเขาหิมาลัย มีประชากรส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธนิกายวัชรยาน ปัจจุบัน ภูฏานอยู่ในช่วงเวลาของการเปลี่ยนผ่าน ภูฏานเป็นประเทศที่แยกตัวจากโลกภายนอก จนกระทั่งในช่วงทศวรรษ 1960 เอกลักษณ์คั้งเคิมของประเทศเริ่มสั่นคลอนอย่างช้ำๆจากการเปิดรับเอาความทันสมัยเข้าสู่ประเทศ นโยบายการรักษา สมคุลระหว่างการเดิบโตทางเศรษฐกิจกับคุณค่าความเป็นมนุษย์ที่ผูกติดกับแนวคิดทางพุทธศาสนา หรือที่เรียกว่า "ความสุขรวมภายในประเทศ" เป็นตัวชี้วัดหลักของการพัฒนาอย่างยั่งยืนและเป็นนโยบายที่มีชื่อเสียงของประเทศ รัฐบาลภูฏานกำลังให้ความสำคัญต่อพุทธศาสนาอย่างที่ไม่เคยปรากฏมาก่อน เพราะว่าวัยรุ่นภูฏานกำลังมีพฤติกรรม เสื่อมลอย อันเนื่องจากวิถีชีวิตความเป็นอยู่แบบดั้งเดิมกำลังถูกแทรกแซงจากระบบเศรษฐกิจที่อาศัยกลไกการแข่งขัน ทางการตลาด ขณะนี้รัฐบาลภูฏานได้ให้สถาบันสงฆ์ เป็นผู้ชักจูงโรงเรียนและสถาบันการศึกษาต่างๆจนถึงระดับตติยะ ภูมินำเอาวิชาพุทธศาสนาบรรจุเข้าเป็นวิชาสำคัญลำดับต้นๆของหลักสูตรการศึกษาแห่งชาติ ภูฏานจึงมีความต้องการ นักวิชาการด้านพุทธศาสนาจำนวนมาก เพื่อรองรับกับความต้องการศึกษาพุทธศาสนาอย่างเป็นรูปแบบที่ได้แผ่ขยาย ออกไปนอกสถาบันสงฆ์แล้ว

รายงานฉบับนี้ม่งเน้นที่บทบาทของสตรีภฎานในการช่วยทำให้ปณิธานของชาติและส่วนตัวต่อการศึกษา พุทธศาสนาประสบกับความสำเร็จ ประเด็นหลักคือสตรีภูฎานมีการรับรู้ต่อพุทธศาสนาและมีการแสวงหา ทุนการศึกษาพุทธศาสนาอย่างไร โดยประเพณีแล้วสังคมภูฎานเป็นสังคมที่มีความเท่าเทียมกันในเกือบจะทุกด้าน ยกเว้นค้านการเมืองและศาสนาโคยเฉพาะส่วนที่เกี่ยวข้องกับเพศ สตรีภูฏานถูกจัคปืนคนชายขอบของทุนการศึกษา พุทธศาสนาตามธรรมเนียมที่ปฏิบัติสืบต่อกันมา ในขณะที่ผู้ชายที่มีเอกสารการรับรองค้านสติปัญญาจะมีโอกาสได้รับ ทุนการศึกษาพุทธศาสนามากกว่า รายงานฉบับนี้ยังสืบค้นเพื่อหาโอกาสที่เปิดไว้สำหรับสตรีภูฏานต่อการศึกษาพุทธ ศาสนาอย่างเป็นรูปแบบ และสืบค้นด้วยว่าสตรีภูฏานที่แสวงหาทุนการศึกษาพุทธศาสนาได้รับการสนับสนุนเพียงพอ หรือไม่ ประเด็นสุดท้ายคือการวิเคราะห์แนวทางที่เป็นไปได้สำหรับนักวิชาการสตรีชาวภูฏานในการนำเอาความรู้และ ความเชี่ยวชาญไปสร้างประโยชน์ให้กับการศึกษาพุทธศาสนาอย่างเป็นรูปแบบของประเทศภูฏาน สาระสำคัญของ รายงานฉบับนี้คือบทบาทของสตรีภูฏานในการช่วยทำให้ปณิธานของชาติและส่วนตัวต่อการศึกษาพุทธศาสนาประสบ ความสำเร็จ ประเด็นหลักของการสืบค้นคือความท้าทายที่สตรีภูฏานเผชิญและโอกาสที่เปิดให้กับแม่ชีภูฏานในการ ้เรียนรู้พุทธศาสนาอย่างเป็นรูปแบบ โคยมีวัตถุประสงค์เพื่อช่วยให้แม่ชีมีความสุขเพิ่มมากขึ้นและส่งเสริมความเท่า เทียมทางเพศในด้านการศึกษาของแม่ชีในประเทศภูฏาน รายงานฉบับนี้มีการอภิปรายด้วยว่าแม่ชีนักวิชาการมีบทบาท อย่างไรในการที่จะช่วยปิดช่องว่างของความไม่เท่าเทียมทางเพส ความไม่เท่าเทียมทางด้านถิ่นที่อยู่อาสัย ทางด้านความ รวยและจน รวมถึงทางค้านความรู้หนังสือและความไม่รู้หนังสือ รายงานฉบับนี้ยังได้อภิปรายถึงวิธีการที่แม่ชีจะอุทิศ ตนต่อการพัฒนาประเทศและการคำรงรักษาคุณก่าทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณในสังคมวงกว้าง การศึกษาของแม่ชี ในภูฎานเป็นเป้าหมายการพัฒนาที่สำคัญเพราะช่วยส่งเสริมและสนับสนุนให้บรรลุถึงความมุ่งหมายของความสุขรวม ภายในประเทศซึ่งเป็นกลยุทธ์และปรัชญาการพัฒนาประเทศที่กษัตริย์องค์ก่อนของภูฏานได้ทรงประกาศไว้หลังขึ้น ครองราชย์ในปี ค.ศ. 1972 สุดท้ายนี้ รายงานได้อภิปรายถึงว่า การสนับสนุนแม่ชีและสำนักชีเป็นสิ่งสำคัญที่ช่วยให้ ้ มั่นใจว่าเด็กหญิงและสตรีภูฎานทุกคนมีคุณค่า มีโอกาสเข้าถึงการศึกษาที่มีคุณภาพและประสบความสำเร็จในชีวิตทั้ง

# ข้อมูลพื้นฐาน

ภูฎาน หรือดินแดนแห่งมังกรสายฟ้า เป็นประเทศที่รู้จักกันว่ามีภูมิประเทศสวยงาม รวมถึงประชากรมี ความสุขรวมภายในประเทศสูง ภูฏานเป็นประเทศเล็กๆที่ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกของเทือกเขาหิมาลัย ทิศเหนือจรค เขตปกครองอิสระทิเบต ส่วนทิศใต้ ทิศตะวันออกและทิศตะวันตกจรคประเทศอินเดีย ภฎานเป็นประเทศเดียวในโลกที่ มีสาสนาพุทธนิกายวัชรยานเป็นสาสนาประจำชาติ ภูฏานมีจำนวนประชากรทั้งสิ้นประมาณ 700,000 คน ครุกปาคือ ประชากรท้องถิ่นของภูภาน โลซามหรือคนใต้ คือประชากรที่มีถิ่นคั้งเคิมอยู่ในประเทศเนปาลแต่อพยพมาอาศัยอยู่ทาง ตอนใต้ของประเทศภูฏาน งาลองปาหรือคนภูฏานตะวันตกพูดภาษาซองคาซึ่งเป็นภาษาราชการ ซองคาเป็นภาษาที่ถูก ้ คัดแปลงมาจากภาษาทิเบตแต่ใช้ภาษาเขียนระบบเคียวกัน หลายศตวรรษที่ผ่านมา ภฎานหรือคินแคนต้องห้าม เป็น ประเทศที่ถูกตัดขาดจากโลกภายนอกเนื่องจากภูมิประเทศเป็นเทือกเขาสูงสลับซับซ้อน ในตอนต้นของช่วงทศวรรษ 1960 ทหารอินเคียช่วยสร้างถนนเหนือ-ใต้สายแรกเพื่อเชื่อมพื้นที่ราบเบงกอลของอินเคีย กับพื้นที่หุบเขาสูงของภูฎา นซึ่งเป็นเขตที่ตั้งของเมืองพาโรและเมืองหลวงทิมพู ในช่วงเวลาระหว่างปี ค.ศ. 1952-1972 ซึ่งตรงกับสมัยที่สมเด็จ พระราชาธิบดี จิกมี คอร์จี วังชก เสด็จขึ้นครองราชย์เป็นกษัตริย์องค์ที่ 3 ของภฎาน เป็นช่วงเวลาที่ถกกล่าวขานว่าเป็น การเริ่มต้นยุคใหม่ของภูฏาน พระมหากษัตริย์องค์ที่ 3นี้ได้นำเอาความทันสมัยหลายอย่างมาสู่ภูฏาน ทรงโปรคจัดตั้ง ระบบการศึกษาสมัยใหม่ที่เน้นเรื่องทางโลก ทรงโปรคให้มีการกระจายอำนาจการเมืองการปกครองจากเมืองหลวงสู่ มณฑลต่างๆทั้ง 24 มณฑลทั่วประเทศ ทรงโปรดให้มีการออกกฎหมายทางโลกและจัดตั้งศาลสูง มีการจัดตั้งระบบ แลกเปลี่ยน เงินตรา การธนาคารและการไปรษณีย์ ความทันสมัยของภูฏานที่เกิดขึ้นในตอนต้นของทศวรรษ 1960 ส่งผลให้วิถีชีวิตของชาวภูฏานเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วจากความเป็นชาติล้าหลังกลายเป็นชาติสมัยใหม่ อย่างไรก็ตาม ภูฏานยังคงอยู่ในช่วงเปลี่ยนผ่านเพราะชาวชนบทของภูฏานยังคงมีวิถีชีวิตแบบคั้งเดิมที่เป็นไปเพื่อความอยู่รอด ประชากรประมาณ 69% ยังคงอาศัยผลิตผลทางการเกษตรเพื่อการยังชีพ

ชาวภูฎานส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธนิกายวัชรยาน ส่วนชาวเนปาลที่อาศัยอยู่ในภูฎานนับถือศาสนาฮินคู ซึ่งเป็นศาสนาเดียวนอกจากศาสนาพุทธที่ได้รับการยอมรับจากประเทศภูฎาน ชาวภูฎานมีศรัทธาเลื่อมใสในพุทธ ศาสนานิกายวัชรยานเป็นอย่างมาก ซึ่งสามารถพบเห็นได้จากวิถีชีวิตของชาวภูฎานในเกือบจะทุกๆด้าน ประเทศภูฎาน มีวัดวาอารามมากกว่า 2000 แห่ง แต่ละหมู่บ้านมีวัด 1 แห่งซึ่งถูกรายล้อมด้วยบ้านและชุมชน ในแต่ละมณฑลมีชอง หรือป้อมปราการใหญ่ซึ่งเป็นสถานที่ทำการขององค์กรบริหารรวม ซึ่งประกอบด้วยฝ่ายการศาสนา ฝ่ายฆราวาส และ ฝ่ายตุลาการ

นักบุญและครูผู้ยิ่งใหญ่ชาวอินเดียชื่อว่า กูรู ปัทมสัมภวะ หรือเป็นที่รู้จักกันในนามว่า กูรู รินโปเช คือบุคคลที่ น่าเคารพเชื่อถือจากการที่ท่านเป็นผู้จัดตั้งพุทธศาสนาและโรงเรียน Nyingma ซึ่งเป็นโรงเรียนพุทธศาสนานิกาย วัชรยานในทิเบต ท่านเป็นผู้ที่ก่อตั้งพุทธศาสนาในภูฎานในปี 747 CE. และท่านได้รับความเคารพยกย่องจากชาวภูฎาน ว่าเป็นพระพุทธเจ้าองค์ที่ 2 กูรูท่านนี้ยังเป็นศูนย์รวมของพุทธศาสนาในภูฎานและเป็นบุคคลที่ได้รับการสักการะบูชา ในเกือบทุกวัดวาอารามของประเทศภูฎาน ภูฎานประกาศให้ศาสนาพุทธนิกายวัชรยานเป็นศาสนาประจำชาติใน คริสต์ศตวรรษที่ 17 พร้อมกับได้มีการก่อตั้งโรงเรียน Drukpa Kagyu ซึ่งเป็นโรงเรียนพุทธศาสนานิกายวัชรยาน

พุทธศาสนาในภูฏานอยู่ในสภาพแวคล้อมที่ปลอดภัยปราศจากการคุกคาม ซึ่งเป็นผลพลวงจากการที่คณะ สงฆ์เป็นผู้ที่มีบทบาทในการปกครองประเทศและมีอำนาจเหนือโรงเรียน Drukpa Kagyu โรงเรียนแห่งนี้มีอำนาจ หน้าที่ควบคุมคูแลกิจการศาสนาและโรงเรียนพุทธศาสนาอื่นๆของประเทศ รวมทั้งต่อด้านการขยายตัวของศาสนา คั้งเคิมอื่นๆในภูฏาน กรณียกเว้นคือโรงเรียน Nyingma เป็นโรงเรียนพุทธศาสนานิกาย วัชรยานเพียงแห่งเคียวของภูฏา นที่อยู่ภายใต้การคำเนินงานของพระบรมวงศานุวงศ์ คังนั้นสถาบันสงฆ์ของภูฏานจึงยังคงอนุรักษ์ความเป็นคั้งเคิมอยู่ ได้เป็นอย่างมาก และสามารถปฏิเสธการเปลี่ยนแปลงที่สอดกล้องกับความต้องการของคนทั่วไป ทั้งๆที่ความทันสมัย ได้แผ่ขยายเข้ามาสู่วิถีชีวิตของชาวภูฏานในเกือบจะทุกด้าน ความเป็นอนุรักษ์นิยมของสถาบันสงฆ์ทำให้ความไม่เท่า เทียมทางเพศด้านการศาสนาคงอยู่อย่างเหนียวแน่น ผู้ชายเป็นเพศที่มีสถานะภาพด้านศาสนาสูงมากอย่างแทบจะไม่มี การเปลี่ยนแปลงเลยนับตั้งแต่ได้มีการก่อตั้งพุทธศาสนาในภูฏาน

ในปี ค.ศ. 1990 รายงานของธนาคาร โลกแสดงว่ามีเด็กอายุระหว่าง 6 ถึง 11 ปี ประมาณจำนวนมากกว่า 150 ล้านคนที่ไม่ได้เข้าโรงเรียน เด็กส่วนใหญ่นี้อยู่ในประเทศกำลังพัฒนา และในจำนวนนี้เป็นเด็กหญิงมากกว่า 60% ประเทศทางแถบเอเชียใต้มีช่องว่างทางเพศกว้างมากและมีความไม่เท่าเทียมค่อนข้างสูงในการเข้าถึงการศึกษา สถานการณ์แบบนี้ยังคงเกิดขึ้นทั้งๆ ที่มีงานวิจัยที่ชี้ให้เห็นว่า การลงทุนในการศึกษาของสตรีให้ผลตอบแทนด้าน เศรษฐกิจและสังคมสูงกว่าการลงทุนในการศึกษาของบุรุษ ประเทศกำลังพัฒนาอย่างเช่นภูฏานเริ่มที่จะยอมรับว่า การศึกษาของเด็กหญิงและความรู้หนังสือของสตรีเป็นปัจจัยหนึ่งของกลยุทธ์การพัฒนาทุกๆด้านถ้ากลยุทธ์นั้นๆ ต้องการได้รับความสำเร็จและเพิ่มคุณภาพชีวิต อย่างไรก็ตามแทบจะไม่มีความแตกต่างทางเพศและภูมิประเทศในด้าน การกระจายการศึกษา การสมัครเข้าเรียนของเด็กหญิงมีจำนวนประมาณ 47% ในขณะที่การสมัครเข้าเรียนของเด็กชาย มีจำนวนประมาณ 53% พ่อแม่ชาวภูฏานส่วนใหญ่เป็นคนชนบทไม่สามารถส่งบุตรเข้าโรงเรียนได้ทั้งๆที่ต้องเสีย ค่าใช้จ่ายเพียงแค่ค่าชุดนักเรียน ค่าเครื่องเขียนและค่าลงทะเบียนพื้นฐาน

เป้าหมายหลักค้านการศึกษาของภูฏาน คือการเข้าถึงการศึกษาโดยถ้วนหน้า ภูฏานได้พยายามพัฒนาแผนการ เข้าถึงการศึกษาระดับประถมโดยถ้วนหน้า เพื่อเป็นการทำให้แน่ใจว่าทั้งเด็กหญิงและเด็กชายสามารถเข้าเรียนจนจบ ขั้นประถมศึกษาได้อย่างเท่าเทียมกัน ภูฏานได้พัฒนาแผนกลยุทธ์ลดความยากจนโดยมุ่งเน้นที่ระบบการศึกษาเพื่อที่จะ แก้ไขปัญหาความไม่เท่าเทียมกัน แผนกลยุทธ์ลดความยากจนนี้มุ่งพัฒนาการเข้าถึงการศึกษาระดับประถมด้วยการเพิ่ม จำนวนโรงเรียนโดยเฉพาะการสร้างเครือข่ายของโรงเรียนชุมชน ผลคืออัตราร้อยละของนักเรียนที่จบการศึกษา ระดับประถม (จาก ก่อนประถมจนถึงประถมศึกษา 6) เพิ่มขึ้นจากร้อยละ 60.5 ในปี ค.ศ. 1996 เป็นร้อยละ 69.3 ในปี ก.ศ. 2000

เป้าหมายของแผนกลยุทธ์ลดความยากจนของภูฏานสอดคล้องกับแผนพัฒนาประเทศ 5 ปี ครั้งที่ 9 และยัง สอดคล้องกับเป้าหมายการพัฒนาสหัสวรรษปี ค.ศ. 2015 แผนพัฒนาเหล่านี้ล้วนสอดคล้องเป็นอย่างดีกับกลยุทธ์ ความสุขรวมภายในประเทศ แผนพัฒนาประเทศ 5 ปี ครั้งที่ 9 ของเดือนมิถุนายน ปี ค.ศ. 2008 เน้นย้ำถึงความสำคัญ ของการศึกษาต่อการบรรลุความสุขรวมภายในประเทศ เป้าหมายของนโยบายนี้ครอบคลุมแผนพัฒนาการศึกษาในทุก ระดับหน่วยงานและภาคส่วนการศึกษา พร้อมทั้งให้มีการสนับสนุนการดูแลเด็กเล็กก่อนวัยเรียน ส่งเสริมให้เด็ก ระหว่างอายุ 6 ถึง 12 ปีเข้าโรงเรียน เพิ่มการเข้าถึงการศึกษาและเพิ่มอัตราการรู้หนังสือจากร้อยละ 54 เป็นร้อยละ 80 ในปี ค.ศ. 2007 เป้าหมายย่อยเหล่านี้เป็นส่วนหนึ่งของเป้าหมายรวมเพื่อที่จะให้ประชาชนทุกคนสามารถได้รับ การศึกษาจนตลอดช่วงชีวิต ข้อบกพร่องของแผนพัฒนาครั้งที่ 9 นี้คือ แผนฯ ไม่ได้เล็งเห็นถึงบทบาทความสำคัญของ แม่ชีและสำนักชีในการส่งเสริมสนับสนุนการศึกษาของเด็กหญิงและสตรี รวมทั้งความสขรวมภายในประเทศ

## บทบาทและสถานะภาพของแม่ชีภูฏาน

นักวิชาการพุทธสาสนามีความคิดเห็นว่ากฎเหล็ก 8 ข้อสำหรับแม่ชีตามพระวินัยเป็นต้นเหตุทำให้แม่ชีตกอยู่ ในสถานะภาพเป็นเบี้ยล่างในหมู่สงฆ์ Kim Gutschow กล่าวว่า "ประเด็นสำคัญประเด็นแรกของกฎเหล็ก 8 ข้อ คือการ บอกว่าแม่ชีที่บวชมานาน 100 ปีต้องกราบคารวะพระสงฆ์ที่บวชเพียงวันเดียว" กฎเหล็กข้อนี้กำชะตาชีวิตของแม่ชีไว้ อย่างแน่นหนา เพราะเป็นการรับรองโดยเห็นชอบอย่างเป็นทางการว่า แม่ชีมีสถานะภาพด้อยกว่าพระสงฆ์ ผลกระทบ ที่ตามมา คือเกิดการแบ่งชนชั้นภายในหมู่สงฆ์ทางแถบเทือกเขาหิมาลัย อาทิเช่น การจัดลำดับการนั่ง บุรุษจะได้รับที่นั่ง ในลำดับก่อนผู้อาวุโสน้อย ส่วนแม่ชีก็ตกอยู่ภายใต้การดูแลของพระสงฆ์ ตัวอย่างของการแบ่งชนชั้นระหว่างแม่ชีกับพระสงฆ์ เช่น แม่ชีขาดการเข้าถึงการศึกษาพุทธศาสนา แม่ชีไม่มีสิทธิ์เป็นผู้ คำเนินพิธีกรรม และต้องเป็นผู้ใช้แรงงาน ในกรณีที่เลวร้ายสุดคือแม่ชีถูกทารณกรรมทั้งทางกายและทางเพศ

พุทธศาสนิกชนหญิงแถบหิมาลัยมีทัศนคติว่า ร่างกายสตรีเปรียบเสมือนการถูกลงโทษที่ได้กระทำชั่วไว้ก่อน หน้านี้ และสตรีจะต้องอดทนต่อความทุกข์นี้โดยปราสจากการบ่น สตรีภูฏานมักจะพูดว่า "ศัตรูของสตรีเราก็คือร่างกาย ของเรา" นี่คือมุมมองของสตรีภูฏานที่มีต่อความเป็นเพสหญิง สตรีถูกมองว่าไม่บริสุทธิ์เนื่องจากกระบวนการทาง ชีววิทยา เช่นการมีรอบประจำเดือนและการมีบุตร พุทธศาสนิกชนชาวทิเบตมีความคิดว่า สตรี ศพ จัณฑาล ผู้ที่เป็นชู้ หรือผู้ที่มีเพศสัมพันธ์ก่อนแต่งงาน เด็ก ความตาย รอบประจำเดือน ปัสสาวะ อุจจาระ เหงื่อ เลือด น้ำหนอง เสมหะ น้ำลาย ผม ผิวหนัง เล็บและรก สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นของไม่บริสุทธิ์

ชาวภูฎานมองว่าสตรีเป็นสิ่งมีชีวิตชั้นต่ำที่ไม่บริสุทธิ์ เป็นความทุกข์ยากน่าสังเวชและเป็นบาปที่ติดตัวมา โดยกำเนิด ต้นกำเนิดของความคิดนี้มาจากตำนานคั้งเดิมของภูฎานและชีวประวัติของผู้นำสาสนา มีหลักฐานเรื่องเล่า มากมายจากหลายส่วนของภูฎานว่า พุทธสาสนานิกายวัชรยานมักจะใช้สัญลักษณ์ความรุนแรงในการพิชิตพลัง อันตรายของสตรี ตัวอย่างของเรื่องเล่าทำนองนี้มีมากมาย อาทิเช่น เรื่องเล่าจาก Menchari, Haa, และ Dungsam มีเรื่อง เล่าจากชาวภูฎานตะวันออกเกี่ยวกับผู้ชายที่มีร่างกายแข็งแรงเหนือธรรมคา (Masang) กล่าวคือ อาจารย์ผู้คงแก่วิชา พระสงฆ์และวีระบุรุษประจำถิ่นมักจะเป็นบุรุษร่างกำยำแข็งแรงที่คอยช่วยปราบภูตผีปีสาจสตรี

ภูฏานมีตำนานเรื่องเล่า สุภาษิต โคลงกลอน ละคร เพลง การเต้นรำมากมายที่พูดส่อเสียด ให้ร้าย เขาะเย้ยถึง ความอ่อนแอเปราะบางของสตรี ขณะเคียวกันก็เน้นถึงความองอาจหาญกล้าของบุรุษในเชิงที่คอยควบคุมสตรี ซีวประวัติของครูบาอาจารย์ทางพุทธสาสนาที่มีชื่อเสียงหลายท่านได้เขียนถึงสตรีและแม่ชีไว้ในฐานะที่เป็นสิ่งที่ชั่วช้า เลวร้าย ในทางตรงข้ามเขียนถึงบุรุษว่าเป็นผู้ค่ำจุนสาสนาและช่วยผู้คนให้พ้นจากสิ่งเสื่อมทราม แทบจะไม่มีการ กล่าวถึงแม่ชีในชีวประวัติทางสาสนาและเรื่องเล่าต่างๆเลย แต่เมื่อใดที่มีการกล่าวถึงแม่ชี ก็มักจะถูกกล่าวถึงว่าเป็น ฆาตกรหรือผู้ด้อยปัญญาที่ต้องพึ่งผู้ชายในการข้ามวัฏฏสงสาร ชีวประวัติเหล่านี้เขียนว่าสตรีไม่สามารถเข้าสู่นิพพานได้ด้วยตนเอง ตัวอย่างเช่น มีความเชื่อว่าสตรีจะเข้านิพพานได้จำเป็นต้องเกิดใหม่เป็นบุรุษก่อน ความเชื่อลักษณะนี้ทำให้สถานะภาพอันต่ำต้อยของแม่ชีในหมู่สงฆ์ดำรงคงอยู่อย่างถาวร

## ความท้าทายของแม่ชีภูฏาน

เด็กหญิงและสตรีในภูฏานไขว่คว้าหาวิถีชีวิตที่สงบ เรียบง่าย ไร้ตัวตนเข้าถึงจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นวิถีชีวิต ทางเลือกที่แตกต่างจากวิถีทางโลก พวกเขาเหล่านี้มีความเชื่ออย่างแรงกล้าว่า แม่ชีสามารถอุทิศตนเพื่อช่วยให้ผู้คนมี ความผาสุกได้ทั้งทางตรง ทางอ้อมหรืออย่างน้อยที่สุดก็สวดมนต์ให้ผู้ตกทุกข์ แม่ชีที่มาพำนักอยู่ในสำนักชีมีพื้นฐาน ชีวิตแตกต่างกัน บางคนมาเพื่อหาที่พึ่งพิงเพราะความยากจนข้นแค้น บางคนมีปัญหารุมเร้ามากมาย บางคนสูญเสีย ครอบครัวหรือถูกตัดขาดจากครอบครัว แม่ชีจำนวนมากมาพำนักที่สำนักชีเพื่อใฝ่หาความรู้ แม่ชีบางคนมาจาก ครอบครัวชั้นกลางแต่ส่วนใหญ่แล้วมาจากครอบครัวที่ยากจน และครอบครัวกี่ไม่สามารถให้ความช่วยเหลือใดๆแก่แม่ ชีได้เลย แม่ชีภูฏานส่วนใหญ่ต้องใช้ชีวิตอย่างทรหดมาก สำนักชีส่วนใหญ่ตั้งอยู่ในพื้นที่ซึ่งห่างไกลมากไม่มีถนนที่ เข้าถึงได้ สำนักชีมักจะขาดแคลนน้ำสะอาดและอาหาร ไม่มีไฟฟ้า ไม่มีห้องน้ำและห้องส้วม ในยามเจ็บป่วยต้องเดิน อย่างน้อย 3 ชั่วโมงเพื่อที่จะไปให้ถึงศูนย์อนามัยที่ใกล้ที่สุด ปัจจัยพื้นฐานเพื่อการดำรงชีพ เช่นห้องนอน ห้องเรียนและ ห้องภาวนา มีสภาพที่แย่มากและไม่เพียงพอ สำนักชีส่วนใหญ่อยู่ในสภาพทรุดโทรมและไม่ปลอดภัย

แม่ชี้ไม่มีสถานะภาพทางการบวชและขาดการฝึกอบรมในการเป็นผู้ดำเนินการพิธีกรรมต่างๆทางพุทธ สาสนานิกายวัชรยาน ตามหลักพระวินัยของนิกายวัชรยาน แม่ชี้ไม่ได้ถูกจัดว่าเป็นกิกษุณี แต่เป็นเพียงสามเณรี ภิกษุ สงฆ์ที่ได้รับการบวชอย่างถูกต้องเท่านั้น จึงจะสามารถทำหน้าที่เป็นผู้บวชให้กับแม่ชี้ได้แทนที่จะเป็นภิกษุณีสงฆ์ ตามที่ได้ระบุไว้ในพระวินัย ดังนั้นแม่ชีจึงไม่ได้เป็นทั้งภิกษุณีสงฆ์และภิกษุสงฆ์ และอยู่ในสถานะภาพที่ค่ำกว่าหมู่ สงฆ์ สถานการณ์เช่นนี้ก่อให้เกิดช่องว่างสำหรับแม่ชีซึ่งมีสถานะภาพต่ำกว่าและทำให้แม่ชีสูญเสียโอกาสในการเป็น ผู้ดำเนินการทางพิธีกรรมต่างๆ ยกตัวอย่างเช่น แม่ชีทางแถบหิมาลัยจะสึกษาเรียนรู้มากมายเกี่ยวกับคำสั่งสอนทาง สาสนานิกายตันตระที่รู้กันเฉพาะในกลุ่มเท่านั้น แต่กลับไม่มีสิทธิ์ที่จะถ่ายทอดความรู้นั้นให้กับนักเรียน ยิ่งกว่านั้นใน แวดวงการสาสนา ไม่มีผู้เชี่ยวชาญสตรีที่มีชื่อเสียง ไม่มีคำสอนหรือผู้สืบสายที่มาจากสตรี อุบาสกอุบาสิกาล้วน ต้องการคำอวยพรจากลามะชั้นสูงแพราะเชื่อว่าลามะชั้นสูงน่าจะช่วยให้คำอวยพรสัมฤทธิ์ผลมากกว่า จะเห็นได้ว่า "แม่ ชีและอุบาสิกายังคงเป็นกลุ่มบุคคลชายขอบที่ไม่ค่อยมีส่วนเกี่ยวข้องกับพิธีกรรมทางสาสนาเลย ทั้งๆที่แนวคิดของ นิกายตันตระปฏิเสธการแบ่งชนชั้น แต่ในทางปฏิบัติแล้วเรื่องของเพศยังคงถูกแบ่งเป็น 2 ขั้ว"

# โอกาสและโครงสร้างการสนับสนุนสำหรับสตรีภูฏานที่ค้นหาทุนการศึกษาพุทธศาสนา

ก่อนที่ระบบการศึกษาสมัยใหม่จะเข้ามาในภูฏาน วัดเป็นผู้บริหารจัดการระบบการศึกษา มีคำกล่าวว่า "ผู้มี สิทธิ์เข้าเรียนหนังสือคือพระและครอบครัวที่มีอภิสิทธิ์พิเศษเท่านั้น สตรีไม่มีสิทธิ์เข้าเรียนยกเว้นแม่ชีบางคน" แม่ชีใน ภูฏานไม่ได้รับโอกาสเท่ากับพระสงฆ์ ไม่มีหลักสูตรการเรียนใดที่แม่ชีสามารถเรียนรู้พุทธศาสนาและได้ตระหนักรู้ถึง คำสอนสูงสุด แม่ชีทำได้อย่างคีที่สุดเพียงแค่สวดมนต์และบริกรรม มันตรา โดยไม่เข้าใจความหมาย แม่ชีและอุบาสิกา ที่สนใจเรียนพุทธศาสนาต้องเดินทางไปเรียนที่ประเทศอินเดียและเนปาล ทั้งสองประเทศนี้มีหลักสูตรที่เปิดรับสตรี ความเหลื่อมถ้ำทางเพศด้านการศึกษาในภูฏานมีหลักฐานปรากฏมาตั้งแต่ปี 1370 CE. ในยุคสมัยนั้น ดอร์จี ลินปา ผู้ที่ ได้รับการยกย่องว่าเป็น 1 ใน 5 ผู้นำที่ทรงคุณค่าของกลุ่มความเชื่อ Nyingma และเป็นอาจารย์ทาง Dzogchen คนสำคัญ ของกลุ่มความเชื่อ Bonpo ท่านได้แสดงความเห็นไว้ว่าแม่ชีมีความรู้ทางพุทธศาสนาน้อยมาก เมื่อครั้งที่คณะแม่ชีจาก เมืองปุนากาได้มาขอให้ท่านช่วยสอนวิชาศาสนา (dampa) ท่านตกลงยินดีที่จะสอนให้กับคณะแม่ชีด้วยความรู้สึก สงสารที่แม่ชีไม่ได้รับสิทธิ์ในการเรียนรู้ สถานการณ์เริ่มที่จะดีขึ้นบ้างหลังจากที่พระราชมารดาของพระมหากษัตริย์ ภูฏาน พระนามว่า สมเด็จพระราชมารดา อาชิ เชอริง ยางคอน วังชุก ได้ก่อตั้งสถาบันแม่ชีภูฏาน ในปี ค.ส. 2009 และที่ สำคัญคือสมเด็จพระราชมารดาได้ทรงจัดทำหลักสูตรการเรียนสำหรับแม่ชีภายใต้การดำเนินงานของสถาบันแม่ชีภูฏาน แต่อย่างไรก็ตามแม่ชีในภูฏานยังคงเข้าไม่ถึงการศึกษาพุทธศาสนา

การเข้าถึงการศึกษาจำเป็นต้องมีความเหมาะสมและเพียงพอต่อการคำเนินชีวิตของแม่ชีในทุกมิติ แม่ชีภูฏาน

ถูกจำกัดให้ทำหน้าที่แต่เฉพาะงานครัวและงานประจำวันภายในวัดและสถานที่ทำนัก จนไม่มีเวลาพอที่จะเรียนรู้และ พัฒนาจิตวิญญาณได้อย่างมีประสิทธิภาพ แม่ชี่ต้องคอยดูแลพระเยี่ยงคนรับใช้โดยไม่ได้รับผลตอบแทนใดๆ เนื่องจาก แม่ชี่ไม่สามารถเข้าถึงทุนการศึกษาพุทธศาสนาได้ แม่ชีจึงต้องพยายามดูแลเอาใจใส่เจ้าอาวาสและครูบาอาจารย์เพื่อ แลกกับความรู้ทางพระสาสนา ในพื้นที่ทางแถบหิมาลัยลูกสาวเป็นแรงงานสำคัญของครอบครัว ดังนั้นแม่ชีจึงเป็น แรงงานที่ถูกต้องการทั้งจากครอบครัวของตัวเอง จากสำนักชีและจากวัดวาอาราม หน้าที่การเป็นผู้ให้แรงงานประจำ เป็นอุปสรรคของแม่ชีต่อการเจริญภาวนา ถ้าแม่ชีปฏิเสธที่จะช่วยทำงานให้กับครอบครัวของตนเอง คนในครอบครัวกี จะอดตาย ถ้าแม่ชีไม่ปฏิบัติหน้าที่ตามที่ได้รับมอบหมายในสำนักชีก็จะถูกหมู่คณะลงโทษ การที่แม่ชีคอยดูแลเอาใจใส่ พระสงฆ์เปรียบเสมือนการทำบุญและช่วยเพิ่มสถานะภาพ การดูแลพระสงฆ์ถือว่าเป็นหน้าที่ที่ประเสริฐกว่าการดูแล บุคคลทั่วไปหรือการดูแลแม่ชีด้วยกันเอง พระประสงค์ขององค์สัมมาสัมพุทธเจ้าคือให้อุปมาว่าพระสงฆ์เป็นเสมือน พี่ชาย และแม่ชีเป็นเสมือนน้องสาว ทั้งสองฝ่ายเป็นเสมือนลูกของพระพุทธเจ้าที่มีความทัดเทียมกัน มีอะไรก็ให้ แบ่งปันกัน แต่ในความเป็นจริงแล้ว แม่ชีในพุทธศาสนาทุกนิกายและทุกสังคมยังคงมีหน้าที่ต้องดูแลพระสงฆ์โดยไม่มีโอกาสได้ดูแลตัวเอง

วัควาอารามซึ่งเป็นที่ทำนักของพระสงฆ์และเณรได้รับเงินสนับสนุนจากทั้งภาครัฐและเอกชน ในขณะที่แม่ชี และสำนักชีในภูฏานไม่ได้รับเงินสนับสนุนใดๆเลขจากรัฐ ถึงแม้ว่าแม่ชีและสำนักชีจะได้รับการสนับสนุนบ้างจาก ภาคส่วนเอกชนและชุมชน แต่มันก็น้อยมากไม่เพียงพอสำหรับสำนักชีหลายๆแห่ง เป็นเรื่องน่าเสร้ามากที่ศักขภาพของ แม่ชีในการช่วยเหลือสังคมและการอุทิสตนเพื่อสร้างความสุขให้ผู้อื่นได้ถูกละเลขและมองข้ามไป ไม่มีใครสามารถ อธิบายได้ว่าสถานการณ์อันน่าหดหู่เช่นนี้ เกิดขึ้นภายในประเทสที่มีความภาคภูมิใจว่าไม่มีความลำเอียงทางเพสได้ อย่างไร สรุปได้ว่า เกือบจะไม่มีสำนักชีใดในภูฏานที่มีสภาวะแวดล้อมที่เอื้อต่อการศึกษาเรียนรู้ แม่ชีมีศักขภาพและ ความใฝ่ฝันที่จะได้รับการศึกษาที่ดีจากสำนักชี แต่กลับไม่มีสำนักชีใดเลขที่มีหลักสูตรการเรียนมาตรฐานและระบบ การประเมินผล และยิ่งไปกว่านั้นไม่มีครูผู้ทรงคุณวุฒิที่จะคอยช่วยประสิทธิ์ประสาทความรู้ทั้งค้านจิตวิญญาณและ ด้านการใช้ชีวิตทางโลกให้กับแม่ชี คำถามคือแม่ชีควรจะก้าวออกไปให้พ้นจากสำนักชีหรือไม่

### แม่ชี้ภูฏานกับปณิธานของชาติ

ภายหลังจากการประชุมโลกเรื่องการศึกษาโดยถ้วนหน้าในปี ค.ศ.1990 แล้ว ก็เริ่มมีการยอมรับมากขึ้นว่า การศึกษาสำหรับสตรีมีส่วนสำคัญต่อการลดลงของอัตราการตายของแม่และเด็ก และการลดอัตราการสืบพันธุ์ นักวิชาการพบว่าสตรีที่มีการศึกษามีความสัมพันธ์กับโอกาสการเรียนรู้ของเด็ก และยังยืนยันอีกด้วยว่าประโยชน์ที่ ได้รับจากสตรีที่มีการศึกษานั้นมากกว่าประโยชน์ที่ ได้รับจากบุรุษที่มีการศึกษา การพัฒนาการศึกษาของเด็กหญิงและ สตรีจะเป็นประโยชน์อย่างมากต่อทั้งตัวเองและครอบครัวของเด็กหญิงและสตรี ดังนั้นรัฐบาลของประเทศกำลังพัฒนา ทั้งหลายจึงควรให้ความสนใจต่อการศึกษาของเด็กหญิงและสตรี นโยบายการศึกษาของภูฏานเกิดขึ้นเพื่อช่วยพัฒนา และส่งเสริมหลักปรัชญาความสุขรวมภายในประเทศ ถึงแม้ว่าเป้าหมายของความสุขรวมภายในประเทศช่วยส่งเสริม การศึกษาและความเท่าเทียมกัน ภูฏานก็เช่นเดียวกับประเทศกำลังพัฒนาอื่นๆ ที่ยังคงต้องเร่งสร้างความเท่าเทียมทาง เพศในการเข้าถึงการศึกษาและต่อผลลัพธ์ทางการศึกษา

การพัฒนาสิ่งที่ช่วยยังชีพและการศึกษาของแม่ชีจะเป็นประโยชน์อย่างมากที่ทำให้โครงการการศึกษาถ้วน หน้าภายใต้กรอบแนวคิดความสุขรวมภายในประเทศประสบกับความสำเร็จ ในช่วงชีวิตหนึ่งของหญิงสาวภูฏานจะ บวชเป็นแม่ชี ดังนั้นมีความจำเป็นอย่างยิ่งยวดที่หญิงสาวเหล่านี้ควรที่จะได้รับการเอาใจใส่อย่างเหมาะสม แม่ชีคือ บุคคลที่มีบทบาทสำคัญในการทำนุบำรุงรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีดั้งเคิมของ ภูฎานเพราะช่วยเพิ่มความสุข รวมภายในประเทศเป็นสิ่งสำคัญต่อการรักษาสมคุลระหว่างความต้องการทางวัตถุ และความต้องการค้านจิตวิญญาณ สตรีที่เจริญภาวนามักจะใช้ชีวิตอยู่บนทางสายกลางและอุทิศตนเพื่อความสุขของ ผู้อื่นแม้ว่าเธอจะคำเนินชีวิตอยู่บนโลกของวัตถุนิยม แม่ชีภูฎานเป็นต้นแบบของสตรีรากหญ้า ความเป็นต้นแบบของ แม่ชีเป็นสิ่งสำคัญที่ช่วยรักษาค่านิยมดั้งเคิมของภูฎานให้รอดพ้นจากอิทธิพลของโลกภายนอก การสนับสนุนแม่ชีจะ นำประโยชน์ใปสู่สตรีและเด็กหญิงภูฎานโดยเฉพาะในเขตชนบท

แม้ว่าการรักษาประเพณีคั้งเคิมเป็นส่วนหนึ่งของหลักปรัชญาความสุขรวมภายในประเทศ แต่ชนรุ่นใหม่หรือ ผู้นำในอนาคตของภูฏานกำลังถูกความทันสมัยและความเป็นตะวันตกครอบงำ ดังนั้นผู้ปฏิบัติเจริญภาวนาที่ทุ่มเทกำลัง เพื่อรักษาค่านิยมคั้งเคิมและความสมานฉันท์ทางจิตวิญญาณควรจะได้รับการสนับสนุนช่วยเหลืออย่างเต็มที่ ขนบธรรมเนียมประเพณีคั้งเคิมของภูฏานเป็นสิ่งถ้ำเลิศที่ประมาณค่าไม่ได้ ซึ่งควรจะต้องถูกสืบทอดต่อไปยังชนรุ่น ใหม่ เพื่อช่วยให้ชนรุ่นใหม่รอดพ้นจากการถูกครอบงำโดยโลกที่กำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ถ้าหากไม่มีใคร เล็งเห็นถึงความสามารถของแม่ชีในการทำนุบำรุงรักษาประเพณีคั้งเดิมแล้วไซร้ หลักปรัชญาความสุขรวม ภายในประเทศคงจะเป็นเพียงแค่ความฝัน

## ปณิธานต่อทุนการศึกษาของสตรีภูฏานและแนวทางการพัฒนาประเทศ

ภูฏานมีแม่ชื่อยู่หลายพันคนอาศัยอยู่ทั้งในและนอกสำนักชี เมื่อไม่นานมานี้ได้มีการประมาณว่า สตรีที่มีอายุ ระหว่าง 12 ถึง 50 ปีจำนวนมากมาอาศัยอยู่ที่สำนักชีเพราะเป็นหนทางเพื่อการเรียนรู้แบบคั้งเดิม หญิงสาวจำนวนมาก มาอาศัยที่สำนักชีเพราะเป็นหนทางเลือกที่ช่วยให้เธอสำเร็จการศึกษา เด็กหญิงจำนวนไม่น้อยบวชชีเพราะพ่อแม่ไม่ สามารถส่งเสียให้ไปโรงเรียนได้ เด็กหญิงบางคนต้องลาออกจากโรงเรียนกลางคันแล้วมาอาศัยที่สำนักชีด้วยความหวัง ที่จะได้รับการศึกษาแบบคั้งเดิม บางคนมีความปรารถนาที่จะศึกษาพุทธศาสนา เจริญภาวนาและใช้ชีวิตอย่างสงบสุข และสตรีบางคนที่หมดภาระทางครอบครัวแล้วจึงมาบวชชีเพื่อศึกษาหาความรู้และอุทิศตนเพื่อพระศาสนา กล่าวโดย สรุปคือสตรีสาวและสูงวัยมาพำนักอาศัยที่สำนักชีเพราะความมุ่งมั่นที่จะศึกษาพุทธศาสนา และความปรารถนาที่จะมี ชีวิตอยู่อย่างสงบและมีคุณค่าซึ่งเป็นชีวิตที่นำเอาความสมคุลและปัญญากลับมาสู่โลกที่กำลังเปลี่ยนแปลงไปไม่มีความ จีรังยั่งยืบ

สำนักชีมอบโอกาสให้กับสตรีทุกคนโดยไม่จำกัดอายุและความสามารถเรียนรู้ ซึ่งเป็นส่วนที่แตกต่างจาก การศึกษาในโรงเรียน ถ้าเด็กหญิงและสตรีได้รับการศึกษาอย่างมีคุณภาพจากสำนักชี กลุ่มเด็กและหญิงสาวจำนวน มากมายเหล่านี้จะกลายเป็นบุคคลที่ทรงคุณค่า โดยพวกเธอสามารถเป็นครูในสำนักชีหรือเป็นนักสังคมสงเคราะห์ใน หมู่บ้านของพวกเธอ แม่ชีมีความใกล้ชิดสนิทสนมกับชุมชนทั้งทางกายและทางจิตใจ เพราะฉะนั้นการสนับสนุน การศึกษาของแม่ชีจะเป็นการช่วยเพิ่มทุนทางสังคม ช่วยเพิ่มบทบาทของสตรีในการพัฒนาประเทศ และยังช่วยให้ ประเทศบรรลุเป้าหมายของหลักปรัชญาความสุขรวมภายในประเทศ การส่งเสริมการศึกษาของแม่ชีและการเล็งเห็น คุณค่าในบทบาทของแม่ชีเป็นสิ่งจำเป็นที่ทำให้การพัฒนาของประเทศภูฏานเป็นไปอย่างยั่งยืน ปัจจัยดังที่กล่าวมานี้ รวมถึงความจำเป็นที่ต้องให้สตรีมีสิทธิมากขึ้นเป็นเสียงเรียกร้องให้ทุกฝ่ายต้องให้ความสนใจต่อการศึกษาของแม่ชี อย่างเร่งด่วน การศึกษาของแม่ชีให้ผลตอบแทนมากมายกว่าการลงทุนที่ต้องเสียไป และแน่นอนว่าการศึกษาสำหรับ แม่ชีเป็นความจำเป็นที่ขาดไม่ได้ในการนำมาซึ่งความสำเร็จตามหลักปรัชญาความสุขรวมภายในประเทศและเป้าหมาย การพัฒนาประเทศภูฏาน

## เชิงอรรถ

- 1 Masang in Sharchokpa means a man with extraordinary physical strength.
- 2 Kim Gutschow, *Being a Buddhist Nun: The Struggle for Enlightenment in the Himalayas*, Cambridge, MA: Harvard University Press, 2004), p. 233.

Ong Yee Choo

ในปัจจุบันนี้ได้เกิดกระแสเรียกร้องให้ก่อตั้งกิกษุณีสงฆ์ขึ้นใหม่เหมือนที่เคยมีมาครั้งพุทธกาลหลังจากที่ได้ขาดหายไป
เป็นเวลานาน ซึ่งนานาประเทศกำลังให้ความสนใจกันเป็นอย่างมาก ในเวลาเดียวกันผู้คนก็ได้ลืมเลือนไปแล้วว่า ครั้ง
หนึ่งได้เคยมีประเพณีจีนที่พุทธสาวิกาใช้ชีวิตอย่างสันโดษเฉกเช่นนักบวช เพียงแต่ละเว้นจากการมีสถานะภาพของ
สงฆ์เท่านั้น ซึ่งก็ไม่ต่างไปจากจารีตของทสศีลามาตา (dasasilamata) ในศรีลังกา หรือศีลาซิน (Silashin) ในพม่า ซึ่ง
ประพณีนี้เรียกว่า ใชเจี๋ยว(Zhaijiao - การเป็นผู้ถือมังสวิรัติตลอดชีวิต) โดยผู้หญิงในจารีตนี้จะต้องปาวรณาที่จะไม่
ครองเรือนและดำรงชีพอยู่ด้วยอาหารมังสวิรัติเท่านั้น พุทธสาวิกาเหล่านี้มีชื่อเรียกขานกันว่า ไซกุ (Zhaigu vegetarian woman) ถึงแม้ว่าวิถีของ ใช้เจี๋ยว (Zhaijiao) จะมิได้เป็นส่วนหนึ่งของพระพุทธศาสนา แต่สมาชิกของกลุ่ม
โดยมากก็มักจะนิยมเรียกขานตนเองว่า พุทธศาสนิกชน

ไซเจี๋ยว (Zhaijiao) มีอยู่หลายลัทธิ แต่ลัทธิที่จะกล่าวถึงในรายงานฉบับนี้ก็คือ แยนเทียน เต๋า (Xiantian Dao) ชุมชนสันโดยเก่าแก่ซึ่งบรรดาไซกุ(Zhaigu) ใช้ชีวิตในสถานะของนักบวช แต่มิได้ยึดถือพระธรรมวินัย แม้ว่ากรณี เช่นนี้ยังเป็นที่ถกเถียงกันอยู่ว่ากลุ่มมังสวิรัติ ไซเจี๋ยว (Zhaijiao) เป็นรูปแบบของพุทธศาสนาหรือไม่ แต่ไซกุ (Zhaigu) หลายคนก็ได้รับการบรรพชาเป็นภิกษุณีและเปลี่ยนจากผู้ถือมังสวิรัติ ไซเจี๋ยว(Zhaijiao) ไปอยู่ในสังฆะของพุทธศาสนาจีน

ข้าพเจ้าเป็นผู้มีบุญอย่างยิ่งที่ได้รับการเลี้ยงดูจากนักบวชสตรีท่านหนึ่ง และประสงค์จะเล่าเรื่องราวชีวิตอัน น่ามหัสจรรย์ของท่านผู้นี้ก่อนที่จะสายเกินไป เนื่องจากปัจจุบันท่านชราภาพมาก และมิใช่เพียงแค่ความก้าวหน้าในการ ปฏิบัติของท่านเท่านั้น หากแต่ประเพณีของ ไซเจี๋ยว (Zhaijiao) กำลังจะเลือนหายไป เท่าที่ข้าพเจ้าทราบนั้น ไซกุ (Zhaigu) เหลือจำนวนสมาชิกอีกไม่มากนัก ข้าพเจ้าเรียกท่านผู้นี้ว่าอาจารย์ใหญ่ (grandmaster) เพราะท่านเป็นผู้ปลงผม และบรรพชาให้แก่ภิกษุณีที่ข้าพเจ้าอาศัยอยู่ด้วย ฉายาในทางธรรมของท่านคือ Zhaode และขณะนี้ท่านมีอายุกว่า 90 ปี แล้ว ท่านก้าวผ่านวิถีของไซกุสู่ภิกษุณี และเป็นผู้ที่มีชื่อเสียงมากในมาเลเซีย

ภิกษุณี Zhaode เกิดใน Chaoyang มณฑลกวางตุ้ง (Guangdong) ทางตอนทางใต้ของประเทศจีน เมื่อยัง เยาว์วัย ท่านเป็นใชกุ (Zhaigu) ในลัทธิ แยนเทียน เต๋า (Xiantian Dao) ระหว่างที่มีการเร่งอพยพจากประเทศจีนใน ทศวรรตที่ 19 ท่านและพี่น้องใชกุอีก 3 คนได้เดินทางมาที่เมืองอิโปห์ (Ipoh) ประเทศมาเลย์เซีย ในระยะแรก ทั้ง 4 คน อาศัยอยู่ในเพิงสูงอย่างเรียบง่าย ซึ่งใช้เป็นสถานที่ภาวนาบูชาพระโพธิสัตว์กวนอิม ท่านเรียกเพิงนี้ว่า "หอกวนอิม" และก็ได้กลายเป็นที่พักพิงทางใจของชาวจีนที่อาศัยอยู่ในบริเวณนั้น

การที่ไม่มีสังฆะภิกษุ ส่งผลให้ลัทธิไซเจี๋ยว (Zhaijiao) กลายเป็นลัทธิที่แพร่หลายของชุมชนชาวจีนใน ประเทศมาเลย์เซียเวลานั้น และเมื่อเวลาผ่านไป ภิกษุณี Zhaode ก็ยิ่งคร่ำเคร่งในการศึกษาคำสอนในพระสูตรต่างๆใน พระพุทธศาสนา ขณะเคียวกัน ก็เกิดการแพร่หลายของสังฆะในศาสนาพุทธเพิ่มมากขึ้นจนในที่สุด ภิกษุณีZhaode ตัดสินใจที่จะกลับบ้านเกิดของท่านเพื่อรับศีลห้าจากพระภิกษุที่ท่านเคารพนับถือคือ พระ Xuyun ผู้ซึ่งมีอายุถึง117 ปีใน เวลานั้น และด้วยความตั้งใจที่จะเผยแผ่พระธรรมท่าน ได้ขอบรรพชาในปี 1986 กับพระภิกษุ Jihuang แห่งวัด Furong Miaoyin ต่อมาในปีเดียวกันท่านก็ได้เดินทางไปได้หวันเพื่อขอบวชเป็นภิกษุณีโดยมีท่าน Guangqin แห่งวัด Miaoton เป็นพระอุปัชฌาย์ หลังจากนั้น เหล่าไซกุ ณ "หอกวนอิม" ก็ได้ดำเนินรอยตามด้วยการบวชเป็นภิกษุณีเช่นกัน บรรดา

ใชกุในชุมชนจึงเปลี่ยนไปเป็นสังฆะของพุทธศาสนาจีน

ในการเล่าเรื่องราวของอาจารย์ใหญ่นี้ ข้าพเจ้าจะเปิดเผยถึงการต่อสู้ฝ่าฟันอุปสรรคของพุทธสาวิกาในประเทศที่ ประชาชนส่วนใหญ่เป็นชาวมุสลิม การปรับเปลี่ยนจากชุมชนชาวพุทธจีนไปเป็นสังฆะภิกษุณี และ อิทธิพลของการใช้ ชีวิตอย่างสันโดษในศาสนาพุทธที่มีต่อบทบาททางศาสนาของสตรี และที่เหนือสิ่งอื่นใด เรื่องราวของท่านภิกษุณีผู้นี้ จะถูกจารจำในหน้าประวัติศาสตร์ของพุทธสาวิกา เรื่องราวที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัวของสตรีที่กำลังจะถูกลืม Ruting Xiao

พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรในภาคสตรีที่รู้จักกันในหมู่ชาวจีนในชื่อของเจ้าแม่กวนอิม ได้กลายเป็นแรงบันคาลใจทาง จิตวิญญานให้แก่สตรีที่นับถือศาสนาพุทธทั่วโลกซึ่งรวมถึงสตรีในประเทศไต้หวันด้วย การบูชาเจ้าแม่กวนอิมเป็น พฤติกรรมทางศาสนาที่แพร่หลายที่สุดอย่างหนึ่งของได้หวันในปัจจุบัน บทความนี้พิจารณาการบูชาเจ้าแม่กวนอิมใน ได้หวันปัจจุบันโดยใช้วัดเจ้าแม่กวนอิม 3 แห่งเป็นกรณีศึกษา

### การบูชาเจ้าแม่กวนอิมในไต้หวัน

ความนิยมในการบูชาเจ้าแม่กวนอิมในได้หวันสามารถสังเกตเห็นได้จากหิ้งบูชาที่พบในบ้านของชาวได้หวัน ทั่วไป โดยมักจะพบภาพเขียนของเจ้าแม่กวนอิมในชุดสีขาวตั้งอยู่ด้านหลังของป้ายชื่อบรรพบุรุษของครอบครัว เรียก ภาพนี้ว่า "ภาพพระพุทธเจ้า" (fozu qi) หรือ "ภาพเจ้าแม่กวนอิม" (quanyinma lian) เมื่อกลายเป็นภาพด้านหลังของหิ้ง บูชาประจำครอบครัว คนในบ้านกราบไหว้บรรพบุรุษและเทพพิทักษ์องค์อื่นๆ จึงกลายเป็นว่าได้บูชาเจ้าแม่กวนอิมไป พร้อมๆ กันด้วย เจ้าแม่กวนอิมได้รับความนิยมในได้หวันมากจนถูกจัดให้เป็นหนึ่งใน "เทพเจ้าประจำครอบครัวทั้งห้า" (jiatang wushen)

หากต้องการทราบถึงความนิยมในการบูชาเจ้าแม่กวนอิมในได้หวัน ต้องดูด้วยว่าความเชื่ออื่นๆ ในวัฒนธรรม จีนบูชาเจ้าแม่กวนอิมกันอย่างไร ชาวจีนที่นับถือศาสนาพุทธมักเชื่อว่าเจ้าแม่กวนอิมเป็นเทพเจ้าแห่งความเมตตา คำว่า กวนอิมในภาษาจีนมีความหมายว่า "ได้ยินทุกเสียง" รับฟังคนทุกคน พระสูตรในศาสนาพุทธของชาวจีนกล่าวว่าเจ้าแม่ กวนอิมเป็นพระโพธิสัตว์ผู้ทรงเมตตาที่ลงมาโปรดมนุษย์ทุกผู้ที่เปล่งเสียงเรียกพระองค์ ทุกวันนี้ในได้หวันเราจะได้ยิน ผู้นับถือลัทธิเจ้าเรียกท่านว่าพระโพธิสัตว์กวนอิม (guanyin dashi) พระผู้นำทางด้วยความเมตตา (cihang zhenren) หรือ เทพผู้นำทางด้วยความเมตตา (cihang dashi) ผู้นับถือลัทธิ Yinquandao (ซึ่งเป็นศาสนาที่รวมลัทธิขงจื๋อ เจ๋า พุทธและ ความเชื่อพื้นฐานอื่นๆ เข้าด้วยกัน) เรียกว่าพระโพธิสัตว์ว่า "พระพุทธเจ้าแห่งทะเลใต้" (nanhai gufo) ชาวจีนทั่วไป เข้าใจว่าเจ้าแม่กวนอิมเป็นผู้ช่วยเหลือสตรีและเด็ก โดยมักมาช่วยสตรีในระหว่างการคลอดบุตร จึงมักเรียกท่านว่า กวนอิมแห่งการคลอด (songzi guanyin) จึงอาจกล่าวได้ว่าการบูชาเจ้าแม่กวนอิมได้ซึมซาบเข้าไปในวัฒนธรรมทาง ศาสนาของชาวจีนในหลายระดับ

กระบวนการแปลงความเชื่อเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรให้กลายเป็นความเชื่อในวัฒนธรรมจีน (Sinicization) มีประวัติความเป็นมาที่ยาวนาน แนวคิดพระโพธิสัตว์น่าจะแพร่มาถึงประเทศจีนในราวศตวรรษที่ 2 โดย เข้ามาพร้อมกับการแปลพระสูตรเรื่อง Mental Fixation of Integral Illumination (Cheng-ch□ kuang-ming ting-i ching)² ในศตวรรษที่ 6 และ 7 ความเชื่อพระโพธิสัตว์เริ่มเข้าไปเกี่ยวพันกับตำนานเจ้าหญิงเมี่ยวซาน³ เรื่องเล่าเกี่ยวกับ ชีวประวัติโดยย่อของพระโพธิสัตว์กวนอิม (Guanshiyin pusa chuanlue)ที่เขียนขึ้นโดยกวีและช่างวาคภาพสตรีชื่อ Guan Daosheng (1262-1319 CE) เป็นหลักฐานยืนยันว่าความเชื่อพระโพธิสัตว์ภาคบุรุษของอินเดียได้เปลี่ยนมาเป็น พระโพธิสัตว์ภาคสตรีของจีนอย่างช้าที่สดในศตวรรษที่ 14⁴

การแปลงพระ โพธิสัตว์จากชายมาเป็นหญิงในวัฒธรรมจีนเป็นเหตุผลที่มักนำมาอธิบายถึงการบูชาเจ้าแม่ กวนอิมในหมู่ชาวจีน Glen Dudbridge กล่าวว่าความนิยมนี้มาจากตำนานเจ้าหญิงเมี่ยวซานที่พระสงฆ์และผู้มีการศึกษา ชาวจีนสร้างขึ้น เพราะหญิงจีนสามารถเข้าใจและผูกพันกับความทุกข์ยากของเจ้าหญิงเมี่ยวชานได้ดีกว่า Xing Li เชื่อ ว่าการเกิดสงครามต่อเนื่องในยุคราชวงศ์ฝ่ายเหนือและฝ่ายใต้ (420-589 CE) ก่อให้เกิดช่องว่างทางจิตวิญญานขึ้นจนคำ สอนของขงจื้อและลัทธิเค๋าไม่สามารถเติมเต็มให้ได้ ประชาชนจึงเปิดใจรับพระโพธิสัตว์ผู้พร้อมจะให้ความช่วยเหลือ กับใครก็ได้ที่เอ่ยนามของพระองค์ได้โดยง่าย นอกจากนี้คำสอนในพระสูตรทางพุทธสาสนาของจีนยังกล่าวว่าพระ โพธิสัตว์กวนอิมจะประทานบุตรชายให้ทุกคนที่ร้องขอ ในช่วงแรกสตรีจีนพอใจกับคุณสมบัติข้อนี้ของพระโพธิสัตว์ กวนอิมมากเนื่องจากสถานภาพในครอบครัวและในสังคมของสตรีจีนขึ้นอยู่กับความสามารถในการให้กำเนิดบุตรชาย จนถึงขณะนี้งานการศึกษาพระโพธิสัตว์กวนอิมที่ละเอียดครอบคลุมมากที่สุดได้แก่งานของ Yü Chü-Fang ที่ตีพิมพ์ใน ปีพ.ส. 2544 เรื่อง กวนอิม: การเปลี่ยนแปลงของอวโลกิเตสวรในจีน (Kuan-yin: The Chinese Transformation of AvalokiteŚvara) Yü สืบข้อนให้เห็นถึงกระบวนการแปลงกวนอิมให้เป็นสตรีและเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมจีนที่ เริ่มค้นขึ้นเมื่อความเชื่อพระโพธิสัตว์อวโลกิเตสวรให้มาถึงประเทศจีน และกล่าวว่าการเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่จะทำ ให้การบูชาเจ้าแม่กวนอิมเป็นที่นิยมในหมู่ชาวจีนแต่ยังมีส่วนช่วยให้พุทธสาสนาสามารถหยั่งรากลึกลงในประเทศจีน ได้

แม้ว่าพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวรจะเป็นชาวอินเดีย ชาวพุทธและเป็นบุรุษในเวลาเดียวกัน เทพเจ้ากวนอิมของ จีนไม่จำเป็นค้องมีคุณลักษณะเหล่านี้ค้วย ตำนานเจ้าหญิงเมี่ยวซานมีกลิ่นอายของวัฒนธรรมจีนอย่างเห็นได้ชัค การที่ เจ้าหญิงทรงเต็มใจพลีตนเพื่อความสุขของพระบิดาสะท้อนถึงความเชื่อเรื่องความกตัญญูต่อบุพการีซึ่งเป็นค่านิยม สูงสุดในวัฒนธรรมจีน ตำนานเรื่องนี้ยังเชื่อมคำสอนของสาสนาพุทธเข้ากับคำสอนของขงจื้อผ่านค่านิยมอย่างเคียวกัน การาลัทธิเค้าเรื่อง Guanyin Jing กล่าวว่ากวนอิมเป็นบุคคลอมตะที่ลงมาจากสวรรค์เพื่อช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยากตาม บัญชาของเจ็กเซียนฮ่องเต้ ในหนังสือเล่มนี้คำสอนของพุทธสาสนาถูกกดทับด้วยความเชื่อเรื่องเจ็กเซียนฮ่องเต้ และการ มีชีวิตอมตะของลัทธิเต้า ตำราทางสาสนาอีกเล่มหนึ่งของจีนชื่อ สารานุกรมเทพเจ้าของสามสาสนา (The Encyclopedia on Deities of the Three Religions) ระบุว่ากวนอิม (พระโพธิสัตว์กวนชิขินผู้มีความรักและความเมตตาอย่างไม่มีที่ สิ้นสุด) เป็นชื่อที่เจ็กเซียนฮ่องเต้ประทานให้ ตำนานเรื่องนี้ชี้ชัดว่าเจ็กเซียนฮ่องเต้มีสถานภาพเหนือเจ้าแม่กวนอิม เนื่องจาก เจ็กเซียนฮ่องเต้เป็นเทพสูงสุดในการจัดลำดับชั้นของเทพตามความเชื่อของชาวจีน ตำนานนี้แสดงว่าการบูชา เจ้าแม่กวนอิมได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของความเชื่อแบบชาวบ้านของชาวจีนทั่วไปแล้ว °

ตามความเชื่อแบบชาวบ้านนี้กวนอิมมีคุณลักษณะที่แตกต่างไปจากพระโพธิสัตว์ของศาสนาพุทธ โดยมี ลักษณะที่โน้มเอียงไปทางวัฒนธรรมจีนซึ่งทำให้ชาวจีนยอมรับได้ง่ายกว่า จากตำนานคัดแปลงต่างๆ เกี่ยวกับพระ โพธิสัตว์กวนอิมเราจะเห็นได้ถึงความเชื่อเรื่องเมตตาและกรรมในศาสนาพุทธ ความเชื่อเรื่องความกตัญญูต่อบุพการี และค่านิยมในสังคมชายเป็นใหญ่ในคำสอนของขงจื้อ ตลอดจนความเชื่อทางไสยศาสตร์และชีวิตอมตะของลัทธิเต๋า ปะปนกันอยู่ อาจกล่าวได้ว่าการแปลงพระโพธิสัตว์กวนอิมให้เป็นสตรีในวัฒนธรรมจีนเป็นผลมาจากการผสม กลมกลืนของความเชื่อพื้นฐานในศาสนาพุทธ คำสอนของขงจื๊อและลัทธิเต๋าเข้าด้วยกัน การผสมกลมกลืนความเชื่อ ในลักษณะนี้เห็นได้จากการบูชาเจ้าแม่กวนอิมที่วัด 3แห่งในเมือง Hsinchu ทางเหนือของได้หวัน เราสามารถสืบข้อน ไปได้ว่ากลุ่มคนจีนชั่งเป็นชาวจีนกลุ่มแรกสุดที่เข้าไปตั้งหลักแหล่งในเกาะได้หวันอพยพเข้ามาในพื้นที่นี้ตั้งแต่ ศตวรรษที่ 17 กล่างๆในเมือง Hsinchu สะท้อนให้เห็นถึงความหลากหลายทางวัฒนธรรมของกลุ่มคนจีนที่อพยพ เข้ามาในช่วงเวลาที่แตกต่างกัน ข้อมูลในงานชิ้นนี้ได้มาจากการเดินทางไปยังวัดทั้งสามแห่งระหว่างเดือนพฤสจิกายน ปีพ.ศ. 2554 ตลอดจนจากเอกสารสิ่งพิมพ์และป้ายที่ติดประกาสอยู่ในวัดทั้งสามในช่วงเวลาเดียวกัน

#### วัด Zhulian

วัค Zhulian ตั้งอยู่ในเขตนอกเมืองเก่า Hsinchu ซึ่งขังมีผู้บูชาเจ้าแม่กวนอิมแวะเวียนไปไม่ขาคจนถึงทุกวันนี้ ในบรรคาวัคที่ใช้เป็นกรณีศึกษาทั้งสามแห่ง วัค Zhulian เป็นวัคเก่าแก่ที่สุด เคิมมีชื่อว่า ศาลากวนอิม (guanyin ting) มี ตำนานเล่าว่าในปีพ.ศ. 2326 ผู้อพยพชาว Minnan นำรูปปั้นเจ้าแม่กวนอิมจากประเทศจีนมาประคิษฐานไว้ในกระท่อม เล็กๆ เพื่อกราบไหว้บูชา ต่อมานายWang Shijie ได้บริจาคที่คินและทุนทรัพย์เพื่อสร้างวัค Zhulian ขึ้นในที่ตั้งปัจจุบัน

มีคำกล่าวอ้างว่ารูปปั้นเจ้าแม่กวนอิมคั้งเดิมของวัดแห่งนี้มีความเชื่อมโยงใกล้ชิดกับสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ของเจ้า แม่กวนอิมที่ตั้งอยู่ในประเทศจีน โดยเป็นรูปปั้นที่นำมาจากวัดเจ้าแม่กวนอิมที่เขา Putuo ในทะเลจีนใต้ (bukenqu guanyin yuan, nanhai putuoshan) ซึ่งเป็นสถานที่ที่ชาวจีนเชื่อว่าพระโพธิสัตว์กวนอิมเคยมาเทศนาที่นี่ ก่อนประเทศ จีนจะเปลี่ยนการปกครองไปเป็นระบบคอมมิวนิสต์ผู้ศรัทธาเจ้าแม่ที่วัด Zhulian จะจาริกแสวงบุญไปยังเขา Putuo ทุกๆ 12 ปี

ศาลาที่วัด Zhulian เป็นศาลเจ้าที่มีสีสันสวยงาม ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลของความเชื่อแบบชาวบ้านของ ชาวจีนทั่วไป นอกจากจะมีศาลของพระโพธิสัตว์กวนอิม พระโพธิสัตว์มัญชุศรี (Manjusri) พระสมันตภัทรโพธิสัตว์ (Samantabhadra) และพระองค์สำคัญอื่นๆ ในพุทธศาสนา วัดแห่งนี้ยังมีศาลของเทพนอกศาสนาพุทธอีกหลายองค์ด้วย เช่น เทพธิคาแห่งการทำกลอด (zhusheng niangniang) เทพธิคาผู้พิทักษ์เด็กๆ (qiniang furen) หมอตำแยสิบสองนาง (shier pozhe) เทพผู้พิทักษ์วัด (jing zhu) เจ้าที่ (fude) และเทพอื่นๆ ในการจัดลำดับชั้นของเทพจะเห็นได้ชัดเจนว่าวัด Zhulian ไม่ใช่วัดที่สร้างขึ้นเพื่อการพัฒนาจิตวิญญาน เทพเกือบทั้งหมดที่มีอยู่ในวัดนี้เป็นเทพที่เกี่ยวข้องกับเรื่องที่คน ทั่วไปมีความกังวล (เช่น การคลอดลูกอย่างปลอดภัย การปกป้องเด็กๆ ให้พ้นจากอันตราย ฯลฯ) วัดนี้สร้างขึ้นเพื่อ ปลอบขวัญคนที่ต้องเผชิญหน้ากับความยากลำบากในชีวิตประจำวัน ดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่ผู้จัดการดูแลวัด Zhulian จะเป็นคนธรรมคามาโดยตลอด ไม่ใช่คณะสงฆ์

นอกจากนี้วัด Zhulian ยังมีธรรมเนียมปฏิบัติทางศาสนาแบบชาวบ้าน คือ มีรูปนับถือของเจ้าแม่กวนอิมถึง สามองค์ด้วยกัน ทั้งสามรูปมีลักษณะเหมือนกันและถูกเรียกขานด้วยชื่อที่บ่งถึงความรักความผูกพันว่า เจ้าแม่องค์ที่ 1(da ma) เจ้าแม่องค์ที่ 2 (er ma) และเจ้าแม่องค์ที่ 3 (san ma) เมื่อผู้นับถือมีความเดือดร้อนก็สามารถ "อัญเชิญ" เจ้าแม่ องค์ใดองค์หนึ่งกลับไปนับถือที่บ้านได้ เชื่อกันว่าหากทำเช่นนี้เจ้าแม่กวนอิมจะประทานพรให้ครอบครัวนั้นๆ เป็น พิเศษ แม้ว่าวัด Zhulian จะขึ้นทะเบียนไว้กับกระทรวงมหาดไทยว่าเป็นวัดพุทธ แต่วัดนี้ควรจัดเป็นวัดในศาสนาแบบ ชาวบ้านของคนจีนมากกว่าวัดในพุทธศาสนา

#### วัด Falian

เมื่อเปรียบเทียบกับวัด Zhulian ซึ่งเป็นวัดที่ตั้งอยู่ริมถนนในย่านจอแจและมองเห็นได้อย่างชัดเจน วัด Falian มีสถานภาพที่ก่อนข้างกลุมเกรือเพราะตั้งอยู่ติดกับวัดของเทพประจำเมือง (cheng huang) ของได้หวันซึ่งเป็นวัดที่ผู้กน ให้ความนิยมมาก วัด Falian จึงมักถูกเข้าใจผิดว่าเป็นส่วนหนึ่งของวัดเทพประจำเมือง

วัด Falian ถูกสร้างขึ้นเมื่อปี พ.ศ. 2346 โดยมีพระโพธิสัตว์กวนอิมเป็นเทพเจ้าหลักของวัด ว่ากันว่าในอดีต เคยมีการบูชาพระโพธิสัตว์กวนอิมที่วัดของเทพประจำเมืองด้วย เดิมมีที่ว่างผืนหนึ่งอยู่ติดกับวัดของเทพประจำเมืองซึ่ง มีบ่อน้ำเก่าแก่อยู่บ่อหนึ่ง มีเรื่องเล่าลือกันว่าบ่อน้ำแห่งนี้เป็นทางเข้าออกของทหารของเทพประจำเมือง เริ่มแรกผู้บูชา เจ้าแม่กวนอิมประสงค์จะสร้างวัดขึ้นบนที่ผืนนี้แต่ยังกริ่งเกรงเรื่องเล่านี้อยู่ ท้ายที่สุดกลุ่มผู้บูชาเจ้าแม่กวนอิมได้จัดพิธี เจ้าทรงเสี่ยงทายขึ้นเพื่อขออนุญาตเทพประจำเมืองในการสร้างวัด เรื่องเล่านี้แสดงว่าผู้สร้างวัดยอมรับให้เจ้าแม่มี สถานภาพค่ำกว่าเทพประจำเมืองตั้งแต่ต้น แม้จะมีเรื่องเล่านี้อยู่แต่ป้ายในวัดกลับให้ข้อมูลที่ต่างออกไปโดยอธิบายว่า เจ้าแม่กวนอิมอาจมีส่วนในการรักษาวัดของเทพประจำเมืองไว้ได้ โดยกล่าวว่าในช่วงที่ชาวญี่ปุ่นริเริ่มมีการเคลื่อนไหว ให้ขอมรับวัฒนธรรมญี่ปุ่น (Kominka Movement ราวปลายทสวรรษที่ 1930s - 1945) กองทัพจักรวรรดิญี่ปุ่นเข้ามา ครอบจำการแสดงออกทางวัฒนธรรมและสาสนาในเกาะได้หวัน สั่งห้ามไม่ให้มีการแสดงออกทางสาสนาตามความเชื่อ ของลัทธิเต๋าและความเชื่ออื่นที่ไม่ใช่สาสนาพุทธ วัดหลายแห่งถูกทำลาย 3 แต่เนื่องจากวัดของเทพประจำเมืองตั้งอยู่ ใกล้กับวัดของเจ้าแม่กวนอิมมากกองทหารญี่ปุ่นจึงเข้าใจผิดว่าเป็นวัดเดียวกัน ด้วยเหตุนี้วัดของเทพประจำเมืองจึงรอด พ้นจากการถูกทำลายไปได้ เนื้อหาของเรื่องเล่านี้ดูออกจะกลุมเคลืออยู่บ้าง เพราะในช่วงที่ เกิด Kominka Movement ขึ้นใต้หวันได้ตอเป็นอาณานิกมของญี่ปุ่นมานานกว่า 3 ทสวรรษแล้ว จึงน่าสงสัยว่าฝ่ายญี่ปุ่นจะไม่รู้จักวัดของเทพ ประจำเมืองได้อย่างไร โดยเฉพาะอย่างอิ่งเมื่อเจ้าหน้าที่ของรัฐบาลราชวงศ์ชิงเคยจัดงานฉลองอย่างยิ่งใหญ่ให้เทพองค์นี้ เป็นประจำก่อนญี่ปุ่นจะเข้าครอบครองได้หวันเสียอีกใช้ อย่างไรก็ตามคำกล่าวอ้างนี้สะท้อนให้เห็นถึงลักษณะเด่นของ เจ้าแม่กวนอิมคือการให้การปกป้องดูแลของแม่ การปกป้องวัดของเทพประจำเมืองก็เหมือนกับพฤติกรรมของแม่ที่คอย ดูแลลูกให้พ้นแบบในการเล่าเรื่อง

ทุกวันนี้ทั้งวัดของเทพประจำเมืองและวัด Falian ถูกห้อมล้อมด้วยแผงขายอาหารของพ่อค้าแม่ค้า เพราะวัด ทั้งสองตั้งอยู่ในแหล่งท่องเที่ยวของ Hsinchu จึงมีคนมากหน้าหลายตาผ่านไปมาอยู่เสมอ การอยู่ใกล้แผงขายอาหารทำ ให้มีคราบเขม่าสีดำจับเกาะวัด Falian อยู่เต็มไปหมด ประกอบกับระบบการให้แสงสว่างภายในวัดที่ไม่มีการดูแลที่ เหมาะสมทำให้วัดนี้ดูมืคครึ้ม รุงรังและทรุด โทรม นักท่องเที่ยวที่หลั่งไหลมากราบไหว้วัดของเทพประจำเมืองมักจะ หลงเข้ามาที่วัด Falian โดยบังเอิญ ในเว็บไซต์ประชาสัมพันธ์แหล่งท่องเที่ยวของเมือง Hsinchu 15 แนะนำให้ นักท่องเที่ยวไปที่วัดของเทพประจำเมือง แต่ไม่ได้กล่าวถึงวัด Falian ไว้เลย แต่การละเลยเช่นนี้ไม่มีผลต่อวัด Falian นัก เพราะวัดนี้ไม่ได้ถูกสร้างมาเพื่อเป็นแหล่งศักดิ์สิทธิ์สำคัญของเมือง เจ้าแม่กวนอิมของวัด Falian เป็นตัวแทนของแม่ ตามอุดมคติของขงจื๊อ 16 กล่าวคือเป็นแม่ที่จะออกมาปกป้องลูกของเธอเฉพาะในสถานการณ์วิกฤติเท่านั้น (เช่น การนำโครงการ Kominka Movement มาใช้) แต่แม่จะไม่มาแย่งชิงชื่อเสียงของลูก

### วัด Zhiguan

ในขณะที่วัดสองแห่งแรกบริหารงานโดยคนธรรมดาวัด Zhiguan มีคณะภิกษุณีเป็นผู้บริหาร จารึกบนแผ่น ศิลาในวัดระบุว่ามารดาของภิกษุณี Daguan เจ้าอาวาสวัดเป็นผู้บริจากที่ดินให้เมื่อ พ.ศ. 2500 โดยระยะแรกวัดมีเพียง กระท่อมเล็กๆ เพียงหลังเดียว วัดสร้างเสร็จลงในปี พ.ศ. 2523 แผ่นศิลายังระบุว่าวัด Zhiguan เป็นวัดใน พระพุทธศาสนานิกายสุขาวดี (Buddhist Pure Land)

ภิกษุณี Daguan เป็นชาวเมือง Hsinchu ท่านมีลักษณะเหมือนกับภิกษุณีใต้หวันรุ่นเก่าส่วนใหญ่คือ ไม่ต้องการ ชื่อเสียง ระหว่างการสัมภาษณ์ผู้เขียนจึงหาข้อมูลเกี่ยวกับตัวท่านได้ยากมาก ขณะนี้ท่านอายุราว 60 ปีกว่า ผู้ติดตามของ ท่านเล่าว่าท่านสร้างวัดขึ้นโดยมีจุดประสงค์ในการฝึกฝนจิตวิญญาน เหตุผลนี้สามารถอธิบายที่ตั้งและสภาพแวดล้อม ของวัดได้ว่าทำไมวัด Zhiguan จึงมาตั้งอยู่ย่านชานเมืองที่มีความร่มเย็น เงียบสงบไม่มีพ่อล้าแม่ล้ามาขายของพลุกพล่าน ในบริเวณวัด ที่เด่นที่สุดก็คือวัดนี้ตั้งอยู่ใกล้กับสำนักชี Yitong และวิทยาลัยพุทธสาสนา Fuyan ซึ่งเป็นสถาบันสองแห่ง ที่ภิกษุ Yinshun (พ.ศ. 2449-254) พระหัวก้าวหน้าเคยสอนอยู่<sup>17</sup>วัด Zhiguan ถือตามหลักปฏิรูปศาสนาของท่าน Yinshun จึงไม่ทำตามธรรมเนียมปฏิบัติต่างๆ ของพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน เช่น ไม่มีการเผากระดาษเงินกระดาษทอง ให้คนตาย เป็นต้น

เจ้าแม่กวนอิมได้รับการยกย่องอย่างสูงจากคณะภิกษุณีที่วัด Zhiguan ดังจะเห็นได้จากรูปปั้นของเจ้าแม่ตรง ประตูทางเข้าวัดที่สูงถึง 7.3 เมตร ในมือถือคนโซน้ำทอดสายตาที่เปี่ยมด้วยความเมตตาลงมองสรรพสิ่งต่างๆ ในโลก ตามบันทึกของวัด ภิกษุณี Daguan ได้เริ่มแปลพระสูตรเป็นภาษาถิ่นของไต้หวันตั้งแต่ปี พ.ศ. 2537 งานแปลชิ้นแรกๆ ของท่านเป็นเรื่องเจ้าแม่กวนอิมในสัทธรรมปุณฑริกสูตรหรือพระสูตรบัวขาว (Lotus Sutra) เห็นได้ชัดว่าเจ้าแม่ กวนอิมเป็นแรงจูงใจที่สำคัญของภิกษุณีที่วัด Zhiguan

### บทสรุป

แม้ว่าวัดทั้งสามแห่งที่กล่าวมาจะบูชาเจ้าแม่กวนอิมเหมือนๆ กันแต่การแสดงออกทางศาสนากลับต่างกัน ออกไป วัด Zhulian กล่าวว่าตนเป็นวัดในพุทธศาสนา วัด Falian กล่าวว่าตนเป็นวัดในลัทธิเต๋าในขณะที่ข้อมูล ภาคสนามในงานชิ้นนี้พบว่าทั้งสองวัดมีคำสอนและแนวปฏิบัติต่างๆ ที่แสดงออกถึงความเชื่อของพุทธศาสนาแบบ ชาวบ้านค่อนข้างมาก ซึ่งแตกต่างไปจากวัด Zhiguan ที่มีรูปเหมือนของเจ้าแม่เป็นแรงบันดาลใจให้แก่คณะภิกษุณีใน บริบทของวัดในพุทธศาสนา

การนับถือเข้าแม่กวนอิมในวัดทั้งสามแห่งมีบทบาทที่แตกต่างกันอย่างมากด้วย ผู้อพยพจากจินแผ่นดินใหญ่ กลุ่มแรกๆ เป็นคนสร้างวัด Zhulian ขึ้น การบูชาเจ้าแม่กวนอิมที่วัดนี้จึงสะท้อนให้เห็นถึงเรื่องที่คนทั่วไปมีความกังวล วัด Falian ไม่ก่อยมีใครรู้จักมากนักเพราะตั้งอยู่ใกล้วัดของเทพเจ้าประจำเมือง Hsinchu ที่ใหญ่โตและเป็นที่นิยม มากกว่า แต่มีตำนานว่าเมื่อมีวิกฤติเกิดขึ้นเจ้าแม่กวนอิมได้เสด็จมาปกป้องวัดใกล้เคียงราวกับแม่ผู้กล้าหาญที่ปกป้องลูก ของเธอ การบูชาเจ้าแม่กวนอิมที่วัดนี้อยู่ในบริบทของคำสอนของขงจื๊อเกี่ยวกับมารดาในอุดมคติ แต่ที่วัด Zhiguan การ บูชาเจ้าแม่กวนอิมกลับเป็นแรงบันดาลใจทางจิตวิญญานและเป็นต้นแบบในการปฏิบัติตนของคณะภิกษุณีที่วัด ดังนั้น พระโพธิสัตว์อวโลกิเตสวรภาคสตรีจึงไม่จำเป็นต้องเป็นสัญลักษณ์ของความเชื่อสตรีนิยมเสมอไป การบูชาเจ้าแม่ กวนอิมที่วัด Falian ทำหน้าที่ส่งเสริมค่านิยมการเป็นแม่ตามคำสอนของขงจื้อ ความเชื่อเกี่ยวกับคุณลักษณะด้านบวก ของรูปปั้นเจ้าแม่กวนอิมที่วัด Zhiguan เท่านั้นที่จะสามารถสร้างความเข้มแข็งให้แก่สตรีได้

#### เชิงอรรถ

<sup>1.</sup> เทพประจำครอบครัวห้าองค์หรือ *Jiatang Wushen* ได้แก่ กวนอิม Tianshang Shengmu (มารดาแห่งสวรรค์), Guansheng Dijun (เทพแห่งความยุติธรรม), Zaojun (เทพแห่งครัว), และ Tudi Gong (เทพรักษาฝืนดิน)

<sup>2.</sup> ดู Chü-Fang Yü, Kuan-yin: The Chinese transformation of AvalokiteŚvara (New York: Columbia University Press, 2001), หน้า 33

<sup>3.</sup> สำหรับเพิ่มเติมเกี่ยวกับตำนานเจ้าหญิงเมี่ยวซาน ดู Glen Dudbridge, *The Legend of Miaoshan* (New York: Oxford University Press, 1978)

<sup>4.</sup> Shi Houzhong, Guanyin Yu Mazu (Taipei: Dowtien, 2005), หน้า 89

- 3. สำหรับข้อมูลเพิ่มเติมเกี่ยวกับตำนานเจ้าหญิงเมี่ยวซาน ดู Glen Dudbridge, *The Legend of Miaoshan* (New York: Oxford University Press, 1978)
- 4. Shi Houzhong, Guanyin Yu Mazu (Taipei: Dowtien, 2005), หน้า 89
- 5. Glen Dudbridge, The Legend of Miaoshan (Oxford: Ithaca Press, 1978).
- 6. Xing Li, Guanyin Xinyang (Taipei: Hanyang Publication, 1994).
- 7. Shi Houzhong, หน้า 103
- 8. Zhu Jianming, "Shanghai Doushi Bai Guanyin Xisu," Minsu Quyi 114(1998) 54.
- 9. Xing Li, หน้า 96-98
- 10. Shi Houzhong, หน้า 104
- 11. Encyclopedia of Taiwan (online).
- 12.อ้างแล้ว [http://taiwanpedia.culture.tw/web/content?ID=3714] Accessed January 22, 2011.
- 13. เนื่องจากศาสนาพุทธเป็นศาสนาดั้งเดิมของญี่ปุ่นอยู่แล้ว ญี่ปุ่นจึงไม่เห็นว่าความเชื่อนี้จะเป็นภัยต่อการปกครองใน ระบบอาณานิคมของตน
- 14. [http://www.idn.com.tw/temple/intro\_t\_history.php?t\_id=20] Accessed January 22, 2011.
- 15. [http://dep-tourism-en.hccg.gov.tw/web/SG?pageID=24245&FP=4140] Accessed January 22, 2011.
- 16. สำหรับอุดมคติเกี่ยวกับความเป็นแม่ตามคำสอนของขงจื้อ คู Wang Chun-Fei, "Nushen yu Nucong: zhonguo wenxue zhong de nuxing lunli liangxinghua," *Nankai Xuebao* 6 (2006), หน้า 23-29
- 17. สำหรับข้อมูลพิ่มเคิมเกี่ยวกับภิกษุ Yinshun ดู Charles B. Jones, *Buddhism in Taiwan: Religion and the State,* 1660-1990 (Honolulu: University of Hawai'i Press, 1999), หน้า 124-210
- 18. [http://tw.myblog.yahoo.com/yehsc12/article?mid=1811&sc=1] Accessed January 22, 2011.

"ทำไมเราต้องเดิน" การเดินจงกรมและการเดินทางแสวงบุญ : สตรีเอเชียและมุมมองตะวันตกต่อการพัฒนาจิตเชิง รูปธรรม

Suellen S. Semekoski

"ทำไมเราต้องเดิน" แน่นอนว่าการเดินเป็นสิ่งที่ดีสำหรับเรา การเดินส่งผลดีต่อสุขภาพกายและใจ อีกทั้งยังช่วยขจัด กวามกิดอันรถสมองซึ่งช่วยให้สมองปลอดโปร่งและทำให้ร่างกายสงบ นอกจากนี้การเดินยังช่วยให้เรามีสุขภาพดี ใน ฤดูใบไม้ผลิของปีนี้ หนังสือพิมพ์นิวยอร์กไทมส์ได้รายงานผลการวิจัยประโยชน์ของการเดินและผลดีของการเดินที่มี ต่อสมอง มีการพิสูจน์ประโยชน์ของการเดินโดยการวิจัยผู้สูงอายุกลุ่มหนึ่งซึ่งมีการควบคุมปัจจัยต่างๆ ผลปรากฏว่า การเดินนั้นส่งผลให้ฮิปโปแกมปัสในผู้สูงอายุกลุ่มนี้มีขนาดใหญ่ขึ้น ฮิปโปแกมปัส ก็อ ส่วนของสมองที่ทำหน้าที่ ประมวลผลกวามทรงจำใหม่ๆ เป็นเรื่องน่ามหัสจรรย์อย่างยิ่งที่ส่วนของสมองสามารถเติบโตได้จากการเดิน ห้องเรียน เพื่อการเติบโตทางจิตของดิฉันมีส่วนเกี่ยวข้องกับการเดินค่อนข้างมากทั้งการเดินในมุมมองของตะวันตกในเชิงคริสต์ สาสนาที่มองว่าการเดินเป็นการแสวงบุญ และมุมมองตะวันออกในเชิงพุทธสาสนาที่มองการเดินจงกรมว่าเป็นการ ปฏิบัติทางจิตวิญญาณ ขนบธรรมเนียมของคริสต์สาสนาส่งผลให้ข้าพเจ้ารับรู้ถึง "สวรรค์บนโลก" และขนบธรรมเนียมของพุทธสาสนาก็ช่วยให้ข้าพเจ้าสัมผัส "ดินแคนอันบริสุทธิ์"ขณะที่เดิน การใช้ชีวิตอย่างไม่เร่งรีบและการเดินจะช่วย รักษาโลกและตัวเราเอง

ในฐานะที่ข้าพเจ้าเป็นผู้หญิงตะวันตกที่อาศัยอยู่ในเมืองอันเร่งรีบ ข้าพเจ้าทราบคีถึงพลังของการเดินที่เดิน ด้วยความตั้งใจและการเคินจงกรมซึ่งเป็นการฝึกหัดทางจิตวิญญาณที่เรียบง่ายและลึกซึ้ง ทุกก้าวของเราสามารถที่จะ แสดงออกถึงความสัมพันธ์ของเรากับพระแม่ธรณี แม้ก้าวแรกของเราจะเป็นจุดสำคัญของชีวิตที่ค่อยๆ พัฒนาแต่ก็ยัง เป็นสิ่งมหัสจรรย์ เรายืนขึ้น มองไปรอบๆ และขณะที่เราเคลื่อนที่ผ่านอากาศ ความปิติก็เกิดขึ้น ซึ่งแม้จะเป็นสิ่งที่ดึงดูด ใจและน่าสับสนแต่ในขณะเคียวกันเราก็เผชิญโลกด้วยความอัสจรรย์ ในฐานะที่แม่เป็นพยานผู้เห็นก้าวแรกของพวกเรา แม่พยายามปกป้องเราจากภัยอันตรายและการกระทำเช่นนี้ของแม่ก็เป็นการสร้างความสามารถในการชื่นชมชีวิตและ การเติบโต ความต้องการของแม่ที่จะให้เรามีความมั่นคงเริ่มต้นที่ก้าวแรกของเราและสิ้นสุดที่ก้าวสุดท้าย ความ ต้องการอันลึกซึ้งนี้เป็นความต้องการของผู้เป็นแม่ทั่วโลก ไม่ว่าแม่จะมีชีวิตหรือเป็นควงวิญญาณที่อยู่เคียงข้างเรา ความด้องการของท่านที่จะให้เรามีความมั่นคงนั้นก็ไม่มีวันสิ้นสุด ประสบการณ์การหลงทาง ค้นพบหนทาง ล้มแล้ว ลุก ค้นหาความสมดุลของชีวิต และการมองเห็นความผิดพลาดในชีวิตล้วนแต่จะกลายเป็นสัญญลักษณ์แทนการเติบโต ของเราเช่นเดียวกับสภาพความเป็นอยู่ของเราและการเดินทางของจิตวิญญาณ ความต้องการของแม่นั้นลึกซึ้งเพราะ ท่านทราบดีว่าหากเรามีสักขภาพที่จะมีความมั่นคง ดังนั้นทุกอิ่งทุกอย่างและทุกคนรอบๆ ตัวเราก็มีโอกาสที่จะมีความ มั่นคงเช่นเดียวกัน

หากเราสามารถเดินด้วยความใส่ใจและตั้งใจ เราก็จะมีโอกาสมากขึ้นที่จะเรียนรู้วิธีเดินทางจากจุดหนึ่งไปยัง อีกจุดหนึ่งและเรียนรู้ที่จะเป็นคนที่เราอยากจะเป็น ถ้าเรามีความมั่นคง เราก็จะได้สัมผัสความมหัสจรรย์และความปิติ ในโลกและเคารพพระแม่ธรณี ในอดีตที่เราเริ่มเดินนั้น เราไม่เคยหยุดคิดถึงความอัสจรรย์ของสิ่งที่โอบอุ้มเราใต้เท้า เรา มัวแต่วิ่ง กระโดด กลิ้ง และล้ม และพระแม่ธรณีก็ช่วยเหลือและโอบอุ้มเราทุกย่างก้าว ทุกครั้งที่เราเดิน พระแม่ธรณีจะ พยุงเท้าเราข้างนึงของและเท้าอีกข้างเราก็ใช้ตอบแทนท่าน มีการไหลเวียนของการแลกเปลี่ยนพลังงานระหว่างการให้ และรับ และการรับและให้ แรงโน้มถ่วงของโลกซึ่งเป็นของขวัญอันล้ำค่าจากจักรวาลเป็นสิ่งที่คอยเตือนเราถึงการ อุปถัมภ์ค้ำชูของพระแม่ธรณี อีกทั้งยังช่วยย้ำเตือนว่าเราเป็นสิ่งมหัสจรรย์ที่เดินบนความมหัสจรรย์ ในปี 2002 ข้าพเจ้า

ได้เดินทางบน คามิโน เดอ ซานดิอาโก หรือ เส้นทางของเซนต์ เจมส์ ซึ่งเป็นเส้นทางการเดินจาริกแสวงบุญยาวห้าร้อย ไมลล์ (800 กิโลเมตร) ผ่านตอนเหนือของสเปน ในช่วงแรกเริ่มของการเผยแพร่คริสต์สาสนาในยุโรปมีเส้นทางแสวง บุญทั้งหมดสามเส้นทางโดยเส้นทางนี้เป็นหนึ่งในสาม เส้นทาง เส้นทางแรกมีจุดหมายปลายทางที่กรุงเยรูซาเล็ม เส้นทางที่สอง คือ กรุงโรม และสามคือ ซานดิเอโก ซึ่งอยู่ทางชายฝั่งตะวันตกของสเปน ปัจจุบันเส้นทางนี้เป็นเส้นทาง ที่ลอบล้อมไปด้วยธรรมชาติอันสวยงาม และอุดมไปด้วยประวัติสาสตร์และความลึกลับ เส้นทางคามิโน เดอ ซานดิอาโก สามารถดึงดูดผู้คนที่ต้องการค้นหาคำตอบทางจิตวิญญาณทั้งจากทวีปยุโรปและจากทั่วโลก จุดที่ข้าพเจ้าเริ่มเดินทาง นั้นอยู่ทางตะวันตกฉียงใต้ของฝรั่งเสสใกล้กับชายแดนฝรั่งเสส-สเปน และข้าพเจ้าก็ได้สิ้นสุดการเดินทาง ๔๕ วันถัดมา ที่ซานติเอโก สภาพภูมิสาสตร์ของคามิโนหรือเส้นทางแสวงบุญนั้นบีบบังคับให้พวกเราต้องหันมาใส่ใจสุขภาพตัวเอง

เวลาที่เรารับรู้ความอ่อนแอทางกายของตัวเอง ความเห็นใจจะเกิดขึ้นในใจเพื่อให้เกิดโอกาสในการรักษา "ภายในกาย" (Embodied healing) เริ่มต้นที่การขอมรับการทุกข์ทรมานของกาย ใจ และวิญญาณ อีกทั้งยังรวมถึงการ คูดดื่มทางสัมผัสกับความงามของธรรมชาติ อากาสบริสุทธิ์ ความสงบ มิตรภาพ และระเบียบวินัยทางจิตวิญญาณใน การเดิน อีกส่วนที่สำคัญของ การรักษา "ภายในกาย" (Embodied healing) คือ ความเข้าใจที่ว่าตนเป็นส่วนหนึ่งของ ชุมชนนักแสวงบุญซึ่งประกอบด้วยผู้คนเป็นล้านๆ ที่เคยเดินทางแสวงบุญในอดีตและมีความตั้งใจที่จะเดินทางอีกใน อนาคต เวลาที่เราเปิดใจเดิน เราจะเปิดตัวเองกับภูมิทัศน์ ภูมิสาสตร์กายภาพก็จะกลายเป็นภูมิสาสตร์ทางจิตวิญญาณ เราจะรู้สึกถึงการสั่นสะเทือนของภูมิทัศน์ซึ่งหมายความว่าเรากำลังกลายเป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติ เรามองหาสัญญาณ จากสิ่งสักดิ์สิทธิ์ที่สั่นสะเทือนกลมกลืนเป็นอันเดียวกับสัญลักษณ์ของภูมิประเทศ สถานที่ที่เต็มไปด้วยโคลนซึ่งเราจม ปลักอยู่ อุปสรรคในชีวิตที่ดูหนักหนาเกินไป ความเขียวและชุ่มชื้นของต้นไม้ที่หายใจเอาชีวิตจิตวิญญาณกลับคืนมาให้ เรา หรือทะเลทรายอันแห้งแล้งดังสถานที่ที่เรามักมองหาสัญญาณแต่กลับไม่พบส่งผลให้รู้สึกหลงทางและห่างไกลจาก พระผู้เป็นเจ้า

การเดินจึงกลายเป็นการสวดมนต์ที่เชื่อมโยงกับธรรมชาติ โบสถ์ซาน นิโคลัส เป็นสถานที่แห่งเดียวที่เรา สามารถพักพิงใจ และเป็นที่เดียวระหว่างทางที่เราจะได้รับการปฏิบัติด้วยพิธีกรรมโบราณของการ "ถ้างเท้า" ของผู้ แสวงบุญโดยเจ้าบ้าน หรือ Hostelier ที่พำนักเป็นโรงเรียน บ้าน และวัด โดยเป็นสถานที่อยู่อาศัยของผู้แสวงบุญซึ่งมี ความเรียบง่าย Hostelier คือ อาสาสมัครที่ดูแลผู้แสวงบุญ โดยพวกเขาเหล่านี้จะต้องเคยเดินทางจาริกแสวงบุญมาก่อน และพูดภาษาได้มากกว่าหนึ่งภาษา การเดินทางแสวงบุญได้เปลี่ยนแปลงชีวิตผู้คนหลายคนและพวกเขาก็มาเป็น อาสาสมัครเพราะสำนึกในบุญคุณ พวกเราเดินเข้าไปในเซนท์ นิโคลัส ด้วยความหิวโหยจากการเดินมายาวนานถึงเก้า ชั่วโมงและเมื่อก้าวเข้าไปก็ได้กลิ่นพาสต้าทันที พวกเราเห็นถ้วยใบใหญ่ซึ่งบรรจุผักสลัคสีเขียวจากไร่ชาวนาใกล้ๆ โบสถ์ อีกทั้งยังมีโต๊ะขนาดใหญ่หลายตัวซึ่งมีความยาวเท่ากับตัวโบสถ์ศตวรรษที่ 8 ที่กลายมาเป็นที่พำนักของผู้แสวง บุญแห่งนี้ บนโต๊ะซึ่งปูด้วยผ้าปูโต๊ะลายหมากรุกสีขาวนั้นมีจานเซรามิคสีขาวเรียงรายอยู่ มีเก้าอี้ตั้งอยู่ในพื้นที่ใกล้ๆ แท่นบูชาโดยพื้นบริเวณนี้มีการยกสูง พวกเรานักแสวงบุญนั่งบนเก้าอี้เหล่านี้เพื่อรับการล้างเท้าพร้อมกับรับพร หลัง รับประทานอาหารเย็นเสร็จ เจ้าบ้านจะเตรียมน้ำและคำอธิษฐานเอาไว้ให้พรเท้าของเรา เจ้าบ้านคนหนึ่งจะอ่านคำ อธิษฐานนักแสวงบุญในภาษาของนักแสวงบุญแต่ละคนในขณะที่อีกคนจะก่อยๆ เทน้ำบนเท้าของเรา เมื่อการให้พร และการล้างเท้าเสร็จสิ้น ผู้ที่อ่านคำอธิษฐานจะก้มลงและจุมพิตเท้าเราข้างนึง นักแสวงบุญแต่ละคนจะสังเกตการรับพร ของนักแสวงบุญคนอื่นๆ อย่างเงียบๆ และทุกคนก็รู้สึกซาบซึ้งกับความอ่อนโยน ความเอาใจใส่และความรักที่สะท้อน ออกมาจากพิธีดังกล่าว ข้าพเจ้ารู้สึกเหมือนย้อนกลับไปยังอดีตสมัยพระคัมภีร์ใบเบิล ในสมัยที่การล้างเท้านั้นเป็นพิธีที่ ้ มีความจำเป็นและศักดิ์สิทธิ์เพื่อผ่อนคลายและแสดงความเคารพต่อส่วนของร่างกายที่สัมผัสพื้น เจ้าบ้านได้เริ่มเทน้ำบน เท้าของนักแสวงบณหญิงคนนึงและ เจ้าบ้านอีกคนก็เริ่มให้พร ข้าพเจ้านั่งอย่อีกฟากของห้องแต่ก็สามารถมองเห็นแผล

บนเท้าเธอ เธอกระซิบเบาๆ ว่า "ไม่ ไม่ อย่าค่ะ ขอร้อง ฉันไม่อยากให้เท้าติดเชื้อ" เธอเริ่มโบกมือเหนือเท้าเพื่อป้องกัน ไม่ให้เท้าโดนน้ำ เจ้าบ้านจึงวางเหยือกน้ำลงและ

ทำท่ายกเหยือกน้ำล่องหนพร้อมกับทำท่าเทน้ำบนเท้าด้วยความเคารพ อีกคนก็อ่านคำอวยพรเสร็จและส่งจูบไปที่เท้า ของเธอ ผู้หญิงคนนี้พลาคการล้างเท้าเพราะเธอมัวแต่ก้มตัวอยู่ ศีรษะเธออยู่ใกล้เท้าโดยเธอพยายามปกป้องเท้าของเธอ แม้พิธีและการให้พรอันปราศจากน้ำจะเสร็จแล้ว เธอก็ยังโบกมือไปมาและพูคว่า "ไม่ค่ะ ขอร้อง" เป็นเรื่องที่น่าเศร้าที่ ข้าพเจ้าจะต้องเห็นเธอปฏิเสธ

พิธีซึ่งสามารถช่วยสร้างกำลังใจทางจิตวิญญาณ เธอเป็นครูเพราะเธอเปรียบคังกระจกที่สะท้อนให้พวกเรา เห็นถึงความล้นเกิน (excesses) ในทุกรูปแบบ ในเช้าวันรุ่งขึ้น พวกเราตื่นขึ้นตอนพระอาทิตย์ขึ้นและเข้าพิธีการทา น้ำมันบนเท้า การหาแผลผุพองบนเท้า และการตัดถุงเท้าเพื่อให้เกิดการเสียดสีระหว่างที่เดิน ข้าพเจ้ามานั่งอยู่ข้างๆ นัก แสวงบุญที่ปฏิเสธการรับพรเมื่อคืน เธอเริ่มสนทนากับข้าพเจ้าเกี่ยวกับตัวเธอ โดยเธอบอกว่าที่ประเทศของเธอนั้น เธอ เป็นที่รู้จักในฐานะนักใต่เขา เธอเป็นเจ้าของร้านอาหารเพื่อสุขภาพและเธอเดิน 38-48 กิโลกรัมทุกวัน (ประมาณ 21-30 ไมล์) ตอนที่เธอถอดรองเท้า ข้าพเจ้าเห็นแผ่นรองส้นเท้า อุปกรณ์ป้องกันเท้า กระดาษทิชชู่ ผ้าพันแผล และเทปที่ใช้ ทางการแพทย์ติดอยู่ที่นิ้วเท้า เธอค่อยๆ ถอดอุปกรณ์ที่เธอติดไว้ที่นิ้วแต่ละนิ้วและเอามาติดใหม่หลังจากที่ปฐมพยาบาล นิ้วเสร็จแล้ว ข้าพเจ้าจ้องเท้าของเธอแล้วรู้สึกท้องไส้ปั่นป่วนเพราะเท้าของเธอนั้นบวมและเต็มไปด้วยแผลผุพอง ข้าพเจ้าถอว่า "วันนี้กุณจะเดินไกลแค่ไหน" เธอตอบข้าพเจ้าว่า "ฉันอาจจะเดินแค่ 38 กิโลเมตร" ข้าพเจ้าไม่รู้ความ ร้าวรานของเธอ และเธอกีไม่รู้ของข้าพเจ้า ข้าพเจ้าเห็นว่าร่างกายของเธอนั้นถูกควบคุมอยู่ แทนที่จะใช้ชีวิต รักและคูแล ร่างกาย เธอกลับบังกับให้ร่างกายอยู่ภายใต้อุดมกติที่เธอยึดถือ

ข้าพเจ้าดีใจที่ได้พบครูหนึ่งคนจากหลายๆ คนที่จะได้พบเจอระหว่างการเดินทางแสวงบุญ ในปีถัดมาข้าพเจ้า ได้ไปเยี่ยมวัดหมู่บ้านพลัมซึ่งอยู่ไม่ไกลนักจากจุดที่ข้าพเจ้าเริ่มต้นการเดินทางสู่คามิโน วัดแห่งนี้ตั้งอยู่ทางตะวันตก เฉียงใต้ของฝรั่งเศส ณ ที่แห่งนี้ ข้าพเจ้าได้เรียนรู้คำสอนของพระอาจารย์ ติช นัท ฮัน หรือ Thay อีกทั้งยังได้เป็นลูกศิษย์ ของพระธรรมและได้รับชื่อทางธรรม การเดินทางของข้าพเจ้าจะเปลี่ยนไป เส้นทางจะเปลี่ยนทิศทาง แต่ข้าพเจ้าก็จะคง เดินต่อไป...

ในปี 2005 ข้าพเจ้าเป็นหนึ่งในสี่สิบห้าคนจาก 15 ประเทศที่ได้เดินทางร่วมกับ Thay โดยการเดินทางครั้งนี้ เป็นการเดินทางกลับเวียดนามครั้งแรกในรอบ 39 ปีของ Thay หลังจากที่ท่านโดนแนรเทศ ในฐานะที่เป็นชาวตะวันตก พวกเราไม่เข้าใจและไม่สามารถประมวลข้อมูลใหม่ๆ จำนวนมากในแต่ละวัน ตารางกิจกรรมนั้นท้าทายมากและพวก เราก็ใช้เวลาส่วนใหญ่ด้วยการนั่งเงียบๆ ซึ่งช่วยให้เรามีพลังงานและสมาธิมากขึ้น ทุกวันเราจะเดินจงกรม ขณะที่พวก เราเดินตามขบาน Thay และพระ เราก็มุ่งมั่นที่จะเดินอย่างสง่างามและมีรอยขึ้มตลอดเวลาเพื่อแปลงสิ่งที่ได้รับรู้มาเป็น การปฏิบัติ ช่วงเวลาค่ำ พวกเราก็จะเดินกันเป็นกลุ่มเล็กๆ ภายในห้องโรงแรม พวกเราชาวอเมริกันไม่ได้คาดหวังที่จะ เห็นความรักอันท่ามท้นของชาวเวียดนาม โดยหลายคนนั้นยังมีแผลเป็นทั้งที่มองเห็นได้และมองไม่เห็นจากสงคราม ในอดีตกับอเมริกา ระหว่างทัวร์นั้น พวกเราฆราวาสก็จะเดินอย่างไม่เป็นทางการกับคนเวียดนามกลุ่มเล็กๆ โดย ระหว่างที่เดินนั้นเราก็พูดกุยกับผู้คนแหล่านี้อย่างเงียบๆ เกี่ยวกับความสงบที่เกิดขึ้นในใจจากการเดินจงกรม เรากำลัง รักษากายของเราอยู่ภายใน ขณะที่กำลังรอพระขึ้นเครื่องบินที่สนามบินฮานอย ข้าพเจ้าได้โด้งคำนับให้กับแม่ชีคน ไปรดคนหนึ่งซึ่งกำลังเดินจงกรมอยู่นอกสนามบิน ท่านโด้งคำนับและหยุดเดินเพื่อให้สัญญาฉว่าท่านสามารถเริ่มกุย ได้ "สวัสดีค่ะซิสเตอร์ กุณดูมีความสุขมากนะค่ะ" ใบหน้าของท่านนั้นผ่องใสและข้าพเจ้าถ็อดไม่ได้ที่จะขึ้มให้ท่าน เธอ กระซิบตอบเบาๆ ว่า "ใช่ เธอรู้หรือไม่ว่าที่สนามบินนี้ ระหว่างเรากับโลกนั้นมีพื้นและขางมะตอขมากเกินไป ข้าพเจ้า กำลังเดินจงกรมโดยมีความหวังว่าโลกจะรู้สึกถึงความอ่อนโยนของข้าพเจ้า เธอทราบดีว่าพื้นที่ส่วนนี้ได้เดยเผชิญกับ

เหตุการณ์ต่างๆ มากมาย ข้าพเจ้าอยากให้โลกรับรู้ความสำนึกในบุญคุณสำหรับทุกสิ่งทุกอย่างที่โลกเคยประสบและ ยังคงอยู่เคียงข้างพวกเรา" ท่านโค้งคำนับเพื่อส่งสัญญาณว่าท่านจะกลับไปเดินต่อ ในแต่ละก้าวของท่าน ท่านจะค่อยๆ วางเท้าบนพื้นราวกับกำลังสัมผัสโลกด้วยความรัก ท่านมีความสุขเช่นเดียวกับข้าพเจ้าและพระแม่ธรณีก็มีความสุขด้วย ในช่วงเวลานั้น

ในเดือนมีนาคมของปีนี้ ข้าพเจ้าได้กล่าวในงานประชุมนานาชาติภายใต้หัวข้อ "ความบอบช้ำและจิต วิญญาณ: การสนทนานานาชาติ" ที่เมืองเบลฟาส ประเทศไอร์แลนค์เหนือ การประชุมครั้งนี้ได้รับการสนับสนุนจาก กลุ่มนักเคลื่อนไหวกลุ่มหนึ่ง นักบวชและแพทย์แคทอลิกและโปรเตสแตนต์ และกลุ่มที่ชื่อว่าการเดินทางสู่การรักษา อีกทั้งยังได้รับเงินสนับสนุนจากสมาคมสุขภาพจิตไอร์แลนค์เหนือ เป้าหมายของการประชุมคือ เพื่อรวมตัวนัก เคลื่อนใหวทั่วโลก นักบวชและแพทย์เพื่อแลกเปลี่ยนความคิดเห็นเกี่ยวกับการดูแลด้านจิตวิญูญาณในผู้ที่บอบช้ำทาง จิตใจหลังเกิดเหตุกวามรุนแรงในเบลฟาสมายาวนานกว่า 40 ปี ในงานประชุมเชิงปฏิบัติการเรื่อง "การเดินและการ รักษากายภายใน (embodied healing) ตะวันออกและตะวันตก" ข้าพเจ้าได้อ่านเรื่องราวต่างๆ ที่ได้เล่าให้พวกท่านฟังใน วันนี้ หลังจากนั้นพวกเราก็ย้ายโต๊ะและเก้าอื่ออกจากตรงกลางห้องและเริ่มเดินจงกรมกันในห้องบอลรุมของโรงแรม คุณคงคิดว่าพวกเราบ้าใช่มั้ยค่ะ ไม่หรอก โรงแรมยูโรป้าเคยถูกระเบิดมามากกว่า 30 ครั้งในรอบ 40 ปี แม้จะมีการลง นามในข้อตกลงเพื่อความสงบ แต่เราก็สามารถเห็นอาการต่างๆ ของความบอบช้ำทางจิตใจที่สะสมมายาวนานกว่า 40 ปีในสังคม เช่น การติดเหล้า ความหดหู่ ความวิตกกังวล และความรุนแรงในครอบครัว ภายหลังข้าพเจ้าได้พูดคุยกับ จิตแพทย์หนุ่มคนหนึ่งจากเบลฟาส เขาเป็นหนุ่มที่ฉลาดและยังได้เข้าร่วมการประชุมปฏิบัติการด้วย เขาเล่าให้ข้าพเจ้า ้ฟังว่าเขาเติบโตท่ามกลางความรุนแรงในไอร์แลนด์เหนือ ปัจจุบันเขารักษาคนไข้ที่ได้รับความบอบซ้ำทางจิตใจซึ่ง หลายคนนั้นเคยเป็นทหาร คนใช้บางคนเคยเป็นศัตรูฝ่ายตรงข้ามและเคยก่อความรุนแรงในหมู่บ้านที่เขาเติบโตมา "เพราะฉะนั้น...." เขายิ้ม "มันง่ายเหมือนกับการก้าวเท้าเดินใช่มั้ยครับ" ข้าพเจ้าเข้าใจความยิ่งใหญ่ของคำถามนี้และยิ้ม ให้เขา "ใช่ ฉันคิดว่ามันง่ายแต่ขณะเดียวกันมันก็เกี่ยวกับก้าวแรกของเราโดยเราต้องก้าวด้วยความมั่นคง หายใจ...และ คอยจดจำไว้เสมอว่าโลกนั้นสวยงามเหลือเกิน

Carol L. Winkelmann

ในพุทธศาสนาในอินเดีย ประชาขนทั่วไปจะประเมินความคีของพระสงฆ์ โดยพิจารณารูปลักษณ์ภายนอก รวมทั้ง รูปร่างลักษณะ พฤติกรรม และการคูแลจีวร การประเมินศีลธรรมของผู้คนก็เช่นกัน จะคูที่ลักษณะหน้าตาและ สัญญูลักษณ์อื่น ๆ ทางกายหรือลักษณะที่แสดงออกมา

ในขณะที่ พุทธศาสนาแนวอเมริกัน อาจไม่ยอมรับว่ารูปลักษณ์ภายนอกที่ดีงาม จะแสดงออกถึงการบรรลุธรรม แล้วภายใน แต่ผู้ปฏิบัติที่ไม่ระมัดระวังอาจตกเป็นเหยื่อของการจัดรูปลักษณ์ที่สวยงาม ที่ยิ่งทำให้เชื่อว่ามีความสัมพันธ์ ระหว่างรูปลักษณ์ภายนอกกับความสงบภายในจริง การโฆษณาเรื่องของกาย แม้ในทางพุทธศาสนา ก็สามารถเสริม ความมั่นใจในตัวตน (ego) และส่งเสริมให้เกิดความผูกพันทางจิตกับวัตถุได้ การบรรยายเรื่องธรรมจึงกลายเป็นการ บรรยายเรื่องการบริโภคไปได้โดยง่าย

ภาวะอื่น ๆ ที่มีความคล้ายคลึงกัน (homology) ยิ่งทำให้ระบบเผยแพร่มาก Homology คือแบบแผน ลำคับ "รายละเอียคสำคัญของสิ่งที่ต่างกัน และประสบการณ์ที่แยกออกจากกัน" ซึ่งส่งผ่านประสบการณ์ทางอ้อมและทางอื่น โดยสร้างแบบลักษณะที่อ่อนแอและเข้มแข็ง ก่อเกิดพลังอำนาจให้ผู้ใช้ และแนวอุดมคติ เมื่อพิจารณาคงหน้าที่ทาง สังคม และการเมืองของแนวทางการทำความบริสุทธิ์ สำหรับทั้งเอเชียและตะวันตกแล้ว ก็ยิ่งเห็นชัดเจนว่าความ สวยงามทางกายนั้นน่าหลงใหลเช่นใด

อย่างไรก็ตาม เราสามารถสร้างคำพูดที่โน้มน้าวจิตใจคนให้หันเหออกจากกระแสอุดมคตินี้ได้ แม้จะคูว่าแทบจะ เปลี่ยนแปลงกระแสไม่ได้ ในการศึกษาพระสูตรคั้งเดิม และการจัดระเบียบลักษณะองค์กรเรื่องความดีที่เน้นเรื่อง ลักษณะบุคคล จากประเด็นการทำงานเพื่อสังคม เรื่อยไปจนถึงเรื่องการต่อต้านทางการเมือง จากการพัฒนาลักษณะผู้นำ ไปจนถึงเรื่องการวิพากษ์ทางเทววิทยา ภคินีสงฆ์ในเอเชียใต้เริ่มเข้าใจมากขึ้นว่า การแสดงออกต่อสาธารณชนและการ ทำงานเพื่อสังคมนั้นเ ป็นการสร้างทักษะและเป็นการเข้าถึงซึ่งศีลธรรมจรรยา การทำงานด้านวัฒนธรรมที่เป็นการต้าน กระแส อาจจะเป็นเรื่องที่สร้างแรงบันดาลใจให้แก่สตรีตะวันตก ไปจนวัยกลางคนแม้จนถึงวัยอาวุโสมาก ที่กำลังมี ปัญหากับเรื่องภาพพจน์ตนเอง และสำหรับผู้ก้าวเดินมาทางธรรม ให้เข้าใจเรื่องการติดยึดวัตถุทางใจได้

ในการบรรยายจะมีภาพประกอบจากเอกสารพุทธศาสนาและ โยคะแบบตะวันตก เพื่อแสดงให้เห็นถึงภาพที่สร้าง ขึ้นให้ชาวตะวันตกเชื่อมโยงระหว่าง ความดีความบริสุทธิ์ (virtue) ความสุนทรีย์ (aesthetics) และ การบริโภค (consumerism)

Brooke Schedneck

แจน ฮามิลทัล แมริท เขียนหนังสือเกี่ยวกับการเรียนสมาธิวิปัสสนาในเมืองไทย (A Meditator's Diary -บันทึกของ โยกี) แจน เขียนเกี่ยวกับกวามลำบากในการหาอาจารย์ เพราะว่าเธอเป็นผู้หญิงชาวต่างชาติ และ เธอยังเล่าว่า "เป็นเรื่อง ยากมากที่จะหาวัดที่ยอมรับเธอ เพราะเป็นชาวต่างชาติ เธอพยายามมากกว่า 1ปี แต่ก็ไม่ประสบความสำเร็จ ความต้อง ของเธอที่จะอาศัยอยู่ที่วัดได้รับความเห็นใจแต่ก็ไม่มีการตอบรับใดๆ ปกติเจ้าอาวาสบอกอย่างเห็นใจว่าเธอสามารถดู วัดได้แต่อยู่ไม่ได้ เพราะว่าไม่มีกุฏิสำหรับผู้หญิง" ในที่สุด แจนก็ได้ยินว่า วัดบวรนิเวศวิหารที่กรุงเทพฯรับสอนสมาธิ ในภาษาอังกฤษทุกๆเย็น และหลังจากนั้นเธอได้พบกับอาจารย์ ทอง ที่วัด เชียงใหม่ ทุกวันนี้คนต่างชาติมีโอกาสใน การอาศัยและศึกษาสมาธิวิปัสสนาที่วัดทั่วประเทศไทย ความเปลี่ยนแปลงนี้เกิดขึ้นได้อย่างไร

## เรื่องราวของชาวต่างชาติที่สนใจพุทธศาสนาในเมืองไทย : หนังสือแนะแนว

คนแรกที่ชวยเหลือชาวต่างชาติหาวัดในการนั่งสมาธิในประเทศไทยคือ นักเขียนหนังสือแนะแนวซึ่งจัดพิมพ์ โดยสหพันธ์ชาวพุทธ (World Federation of Buddhists) จัดพิมพ์ครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 2521 โดย พระสุโน ภิกขุ ชื่อ A Brief Guide to Meditation Temples of Thailand หนังสือเล่มนี้เป็นข้อมูลพื้นฐานให้กับหนังสือเล่มถัดไป และหนังสือ เล่มนี้มีความสำคัญกับชาวต่างชาติที่สนใจเรียนสมาธิในประเทศไทย สองปีหลังจากนั้น หนังสือของแจนก็ได้ตีพิมพ์ หนังสือเล่มที่สองของสหพันธ์ชาวพุทธจัดพิมพ์ขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2531 ชื่อ A Brief Guide to Meditation Centres in Thailand เพื่อให้ชาวต่างชาติได้มีโอกาสเพิ่มขึ้นในการเลือกวัดและศูนย์ฝึกสมาธิ เนื่องจากบางวัดไม่เปิดรับ ชาวต่างชาติอีกต่อไป หนังสือเล่มที่สามได้จัดพิมพ์ออนไลน์ในปี พ.ศ. 2534 หนังสือออนไลน์เล่มนี้ยังคงใช้เพื่อให้ ชาวต่างชาติหาสถานที่ที่เหมาะสมในประเทศไทย

นอกเหนือจากหนังสือของสหพันธ์ชาวพุทธแล้ว ยังมีนักเขียนชาวต่างชาติคนอเมริกันที่อาศัยอยู่ในประเทศ ไทยมานาน ชื่อ โจ คัมมิ่งส์ จัดพิมพ์หนังสือชื่อ The Meditation Temples of Thailand: A Guide ในปี พ.ศ. 2531 ในคำ นำโจอธิบายว่าทำไมเขาถึงเขียนหนังสือเล่มนี้ "เพื่อเพิ่มความสนใจในพระพุทธศาสนา และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการ วิปัสสนา ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่เหมาะสมในการเรียนพุทธศาสนาในเมืองไทยที่หาได้ง่ายขึ้นสำหรับชาวต่างชาติ" หนังสือ เล่มนี้เขียนเพื่อช่วยชาวต่างชาติ ซึ่งเมื่อก่อนชาวต่างชาติมาถึงเมืองไทยพร้อมกับชื่อวัดเพียงแห่งเดียว หรือก็ไม่มีเลย โจ หวังว่าหนังสือแนะนำเล่มนี้จะช่วยแก้ปัญหาของชาวต่างชาติที่ไม่มีประสบการณ์ เช่นเดียวกับการเปิดโอกาสให้กับผู้ที่ มีความสนใจจริงจัง

โจอธิบายว่าทำไมเมืองไทยถึงน่าสนใจสำหรับชาวต่างชาติ เขาเขียนถึงประเทศที่มีพุทธศาสนานิกายเถรวาท เมืองไทยเป็นประเทศที่ยินคีด้อนรับชาวต่างชาติมากที่สุดและมีวัฒนธรรมที่เข้มแข็งคอยสนับสนุน และยังมีการสอน วิธีนั่งสมาธิแบบให้เปล่า โดยไม่เปลี่ยนศาสนาเคิมของชาวต่างชาติ เขายังเขียนว่ามีความนิยมเพิ่มขึ้นในประเทศไทย เนื่องมาจากความพยายามของอาจารย์ที่มีชื่อเสียงในการสนับสนุนการนั่งสมาธิให้กับฆราวาส เพิ่มปฏิสัมพันธ์กับ ชาวต่างชาติ และมีการเพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็วอย่างทันสมัย

หนังสือเล่มที่สี่ของสหพันธ์ชาวพุทธชื่อ A Guide to Buddhist Monasteries and Meditation Centre in Thailand โดย พัทราพร ศิริการจนา จัดพิมพ์เมื่อปี พ.ศ. 2547 ซึ่งเขียนคำนิยมโดยประธานของสหพันธ์ชาวพุทธ ซึ่งมี

ใจความว่า มีหนังสือแนะนำหลายเล่มเกี่ยวกับประเทศไทยที่ให้ข้อมูลเกี่ยวกับวัดที่มีชื่อเสียง แต่ว่า หนังสือเล่มนี้ "ช่วย ให้คนที่หาความรู้เกี่ยวกับสถานที่ในประเทศไทยที่มีการสอนเกี่ยวกับพุทธศาสนา" ประธานยังเขียนว่าความนิยมของ ของหนังสือแนะนำทั้งหมดแสดงให้เห็นว่ามีการเดิบโตของศูนย์ฝึกสมาธิ และ เป็นทางสู่ความสำเร็จแห่งสันติภาพบน โลก นักเขียน เขียนคำนำว่าหนังสือฉบับปรับปรุงนี้มีความตั้งใจเพื่อช่วยชาวต่างชาติให้หาศูนย์ฝึกสมาธิที่เหมาะสม

หนังสือแนะนำเล่มล่าสุดซึ่งปรากฏออนไลน์ในปี พ.ศ. 2550 ชื่อ "Meditation Retreats in Southeast Asia" ที่ รวบรวมโดย ไดเตอร์ บัลทรัสชัท ซึ่งแปลโดย แคททรินน่า ทิตเคเมเชิอร์ ข้อมูลเกี่ยวกับรีทรีทซึ่งเก็บรวบรวมโดย Munich Buddhist Society และจงใจปฏิบัติตามรูปแบบหนังสือแนะนำที่จัดพิมพ์ขึ้นของ WFB ในคำนำนักเขียนได้ จัดทำรายการของประโยชน์ในการทำสมาธิในประเทศไทย :ประเทศไทยมีอาจารญ์สอนการทำสมาธิที่เก่ง ในบางวัดมี เงื่อนไขที่เป็นเยี่ยมในการฝึกปฏิบัติ ประเทศไทยขังมีการนำเสนอการรีทรีทหลากหลายรูปแบบ ไม่ว่าคุณจะอยู่ใน ระดับเริ่มต้นที่ต้องการเรียนการทำสมาธิร่วมกันกับการพักผ่อนที่ชายหาด หรือผู้ทำสมาธิที่ต้องการ บวชที่วัดป่า หรือผู้ ที่ต้องการที่จะปฏิบัติอย่างเคร่งครัดก็สามารถหาสถานที่ที่เหมาะสมได้ หากแต่ว่าการพูดภาษาอังกฤษไม่ใช่เรื่องปกติ ทั่วๆ และ การสื่อสารก็อาจกลายเป็นเรื่องขากได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในวัดที่มีคนรู้จักไม่มาก หนังสือแนะนำเล่มนี้ได้ให้ข้อมูลที่สำคัญสำหรับชาวพุทธที่ชอบท่องเที่ยว และ เรื่องราวของชาวต่างชาติที่ได้วิปัสนาที่ ประเทศไทย สำหรับชาวต่างชาติที่ไม่เคยมาเมืองไทย และ มีความสนใจในการนั่งสมาธิเพื่อรีทรีท ได้ใช้ข้อมูลเหล่านี้ เพื่อเลือกสถานที่และวางแผนการเดินทาง

ชาวต่างชาติหลายคนได้เดินทางมาเยี่ยมเยือนที่นี่(ประเทศไทย)มาเป็นเวลานานแล้ว การที่ได้จัดรวบรวม ข้อมูลที่สำคัญเพื่อช่วยในการหาสถานที่ และ เป็นเช่นไปตามที่คาดหมาย พร้อมกันนี้ หนังสือแนะนำการทำสมาธิยัง เขียนถึงคุณค่าในการทำสมาธิในประเทศไทย ชาวต่างชาติที่ชอบนั่งสมาธิยังได้มีความสนใจในการจัดทำหนังสือ แนะนำเล่มนี้ ซึ่งทำให้เพิ่มจำนวนของผู้เข้าร่วมและยังทำให้เพิ่มจำนวนของผู้ที่สนใจในต่างประเทศในการนั่งสมาธิที่ ศูนย์มาสู่ความสำเร็จ และมีการจัดตั้งศูนย์ฝึกสามาธิในระยะยาวเพิ่มมากขึ้น

# เรื่องราวของนักท่องเที่ยวชาวพุทธในประเทศไทย: "ภาคสนาม"

ในการเพิ่มขึ้นของจำนวนผู้ที่สนใจพระพุทธศาสนา และ ความคึงคูคในการนั่งสมาธิ ได้นทำให้ชาวต่างชาติ มีโอกาสในการสำรวจเพื่อเรียนเกี่ยวกับพุทธศาสนาในประเทศทางเอเชีย ด้วยมีการเพิ่มขึ้นของจำนวนฆราวาทในการ ทำสมาธิซึ่งมีไว้สำหรับชาวไทย หลายๆวัคต้องหาทางในการจัดหาสถานที่ให้กับชาวต่างชาติในการสอนรูปแบบ ภาษาอังกฤษ ปรากฏการนี้เกิดขึ้นหลายๆพื้นที่ในประเทศไทย

หนึ่งในโปรแกรมแรกๆที่ชาวต่างชาติสนใจในการทำสมาธิอยู่ที่กรุงเทพฯ ที่วัดมหาธาตุ และที่มหาวิทยาลัย สงฆ์ มหาจุฬาลงกรณ์วิทยาลัย(MCU) อาจารย์ เฮเลน จันดามิท เป็นสื่อช่วยจัดตั้งโครงการนี้ ซึ่งเริ่มทันทีตั้งแต่อาจารย์ มาถึงประเทศไทย เมื่อกลางปี พ.ศ. 2513 ซึ่งอาจารย์เอเลนได้รับการแนะนำมาจาก วัดพุทธพาติปาในลอนดอน ที่ได้ แนะกลุ่ม 5 ของวัดมหาธาตุในกรุงเทพฯ เพื่อให้อาจารย์เฮเลนสอนเป็นภาษาอังกฤษสำหรับชาวต่างชาติ ที่มาเรียน วิปัสนาที่วัด และสำหรับผู้ที่สนใจเรียนการนั่งสมาธิ อาจารย์ได้ทำงานร่วมกันกับพระมานานมากกว่า 20 ปี ในการสอน การนั่งสมาธิวิปัสนา และ ให้ความรู้เกี่ยวกับพุทธศาสนาในรูปแบบภาษาอังกฤษ ในปี 2517 อาจารย์ได้ร่วมก่อตั้ง สถาบัน International Buddhist Meditation Centre (IBMC) ซึ่งตอนนี้เป็นส่วนหนึ่งของมหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ที่มีทั้ง การพูดคุย เรียนในชั้นเรียน อภิปราย และ รีทรีทในวันหยุดเสาร์อาทิตย์ ทั้งหมดในภาษาอังกฤษ ในปี 2537 อาจารย์เฮ เลนได้เปลี่ยนบ้านของตัวเองเป็นศูนย์ฝึกสมาธิส่วนตัวเรียกว่า บ้านธรรมะ (House of Dhamma)

นอกเหนือจากวัดมหาธาตุในกรุงเทพฯ แล้วยังมีที่ที่มีชื่อเสียงสำหรับชาวต่างชาติที่ต้องการบวชเป็นพระ ซึ่ง มีที่วัดที่มีชื่อเสียงในกรุงเทพฯ เช่น วัดบวรนิเวศ พระชาวต่างชาติที่อยูที่นี่เคยได้รับเรียนสมาธิในภาษาอังกฤษ จนกระทั่งต้นปี 2523 เมื่อมีชาวต่างชาติบางคนเริ่มประพฤติตนไม่สมควร เช่น นอนหลับบนพื้นในวัด ดังนั้นทางวัดจึง ได้กำหนดกฎเกณฑ์ให้ชาวต่างชาติในระยะยาวก่อนใช้ชีวิตเป็นสงฆ์ และ ต้องพิสูจน์โดยการบวชเป็นเณรอย่างน้อย หนึ่งปีขึ้นไป ซึ่งมีสถานะแตกต่างจากผู้ชายไทยผู้ที่ต้องการจะบวช เพราะว่านี่เป็นหน้าที่ส่วนหนึ่งทางสังคมที่พวกเขา ต้องปฏิบัติ ดังนั้นพวกเขาจึงสามารถบวชได้โดยไม่ต้องมีข้อกำหนด และสามารถบวชได้ในระยะสั้น ในอดีต วัด ปากน้ำในกรุงเทพฯได้จัดงานบวชที่มีชื่อเสียงขึ้น เพราะว่าได้บวชให้พระชาวต่างชาติ คือ พระคะพิลายัดโธ ในปี 2497 ซึ่งสองปีต่อมาก็ได้มีการบวชให้กับชาวต่างชาติจากประเทศอังกฤษ สามคน ดังนั้นวัดนี้จึงเป็นที่แรกๆที่ชาวต่างชาติ เลือกมาบวช ทั้งนี้เพราะว่าประวัติศาสตร์และใกล้กับเมืองหลวงที่ซึ่งชาวต่างชาติเดินทางมาถึง

ยังมีพระชาวต่างชาติหลายคนที่ตามพระอาจารย์ชา ซึ่งเริ่มด้นการเดินทางจากวัดใหญ่ๆในกรุงเทพฯ ที่ซึ่ง ได้รับการบวชราวต้นปี พ.ศ.2513 ต่อมาพระหลายรูปกี่ยายไปอยู่ที่อีสาน หลังจากได้ยินถึงชื่อเสียงของพระอาจารย์ชาผู้ มีความล้ำลึกในการสอน ที่เริ่มจากพระชาวอเมริกัน อาจารย์สุเมโช ซึ่งเริ่มในปี พ.ศ.2510 ต่อมาผู้ชายชาวต่างชาติที่มี ความสนใจในพุทธสาสนาได้ยินเกี่ยวกับกลุ่มของพระที่อยู่รอบๆ พระอาจาย์ชา จึงได้เข้าร่วมที่ วัดหนองป่าพง หรือ ย้ายเข้าวัดใดวัดหนึ่งของวัดป่าสาขา ซึ่งรวมถึงวัดป่านานาชาติ (International Forest Monastery) วัดป่านานาชาติเริ่ม ก่อตั้งเมื่อ พ.ศ.2518 ยังมีกลุ่มของพระเล็กๆที่เติบโตอยู่รอบๆพระอาจารย์ชื่อดัง หลวงตามหาบัว ที่เริ่มเมื่อปี พ.ศ.2506 เมื่อพระอาจารย์ ปัณณาวัดโช ได้ไปอาสัยอยู่ที่วัดป่าบ้านตาด และพระชาวต่างชาติองก์อื่นๆก็ได้ตามท่านไป กลุ่มของ พระชาวต่างชาตินี้ได้ทำให้มีกลุ่มของฆราวาทชาวต่างชาติได้เดินทางมาเพื่อที่จะเรียนกับพระชาวต่างชาตินี้ หรืออย่าง น้อยก็เพื่อให้สามารถเข้าใจเกี่ยวกับการอาสัยอยู่ในวัดในประเทศไทยโดยได้รับความช่วยเหลือในภาษาอังกฤษ

ในทางภาคใต้ของประเทศไทยกลุ่มรีทรีทได้มีความนิยมเพิ่มขึ้น กลุ่มรีทรีทนานาชาติกลุ่มแรกตั้งอยู่ที่วัดสวน โมก วัดของพระพุทธทาสภิกขุ ซึ่งได้เริ่มขึ้นเมื่อปี พ.ศ. 2528 เริ่มอย่างเป็นทางการเมื่อปี พ.ศ.2533 ด้วยความ กระตือรือถ้น และ ให้ความสนับสนุนของ เจ้าอาวาสองค์ปัจจุบัน พระอาจารย์ โพ อาสรมธรรมมะนานชาติ ถูกสร้างขึ้น เพื่อกลุ่มรีทรีท ให้ชาวต่างชาติ และชาวไทย โดยไม่รวมกัน พระอาจารย์โพเคยได้ยินเกี่ยวกับ สิบวันกลุ่มรีทรีท ซึ่ง เกิดขึ้นจากความสนใจของชาวต่างชาติมีได้เดินทางมาที่บ้านเกิดของท่าน ที่เกาะสมุย พระอาจารย์จึงช่วยคิดโปรแกรม เพื่อรีทรีทร่วมกับพระพุทธทาสภิกขุ

สูนย์รีทรีทแห่งที่สองที่มีชื่อเสียงในภาคใต้ ชื่อว่า วัดเขาถ้ำ บนเกาะพงัน แม่ชีอมรจากวัดเขาถ้าได้รับเอา ชาวต่างชาติที่มีความสนใจในการปฏิบัติสมาธิ เมื่อชาวต่างชาติสองคนที่มีประสบการณ์ในการทำสมาธิ ชื่อ โรสแมริ่ และ สตีฟ ไวสแมน มาถึงในปี พ.ศ.2530 แม่ชีอมรได้ขอให้พวกเขาช่วยสอนการปฏิบัติสมาธิให้กับชาวต่างชาติ ซึ่ง พวกเขาได้สอนมาจนถึงปัจจุนี้

ในทางภาคเหนือของประเทศไทย ที่วัดเมืองมั่น พระอาจารย์ทอง แนะนำวิถีวิปัสนาใหม่ซึ่งมาจากพม่า ด้วยมี ความเป็นอย่างมากจึงทำให้เกิดสูนย์ฝึกสมาธิอื่นๆเพิ่มขึ้น ตอนแรกพระอาจารย์ทองได้สร้างสูนย์ฝึกสมาธินี้ให้กับคน ไทย แต่ตอนนี้มีสูนย์ฝึกสมาธินานาชาติที่มีชื่อเสียงอยู่สามที่ คือ วัดพระธาตุคอยสุเทพ วัดพระธาตุศรีจอมทอง และ วัด ร่ำเปิง ซึ่งทั้งหมดได้ปฏิบัติตามวิถีของพระอาจารย์ทอง และต้อนรับชาวต่างชาติด้วยการมีอาจารย์ที่สอนใน ภาษาอังกฤษ วัดจอมทอง และวัดร่ำเปิง ได้เปิดรับชาวต่างชาติเมื่อต้นปี พ.ส. 2533 และต่อมาวัดพระธาตุดอยสุเทพได้ เปิดในปี พ.ส. 2549

เนื่องจากชาวต่างชาติที่มีเยือนประเทศไทยมีความนิยมในการฝึกสมาธิและความสนใจในพระพุทธศาสนา ปัจจุบันนี้มีการคิดโปรแกมใหม่ๆออกมาอย่างต่อเนื่อง โปรแกรมต่างๆเหล่านี้ไม่ได้สอนปฏิบัติสมาธิเป็นหลัก แต่กลับ สอนเกี่ยวกับเรื่องราวพื้นฐานของศาสนาพุทธและเกี่ยวกับการบวชเป็นพระ ซึ่งมีการสอนเกี่ยวกับพุทธศาสนาใน ประเทศไทยและวัฒนธรรมไทย นอกจากนี้ยังมีการสอนสมาธิซึ่งจืดตั้งขึ้นที่ มชร.วัคสวนคอก ในปี พ.ศ.2548 โปรแกรมนี้จัดตั้งขึ้นโดย พระเสน่ห์ ธรรมวาโร เพราะว่าท่านอยากจะช่วยเหลือชาวต่างชาติให้สามารถเข้าถึง พระพุทธศาสนาในประเทศไทย ในปัจจุบันนี้โปรแกรมระยะสั้นหนึ่งเดือนได้สอนเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาและการทำ สมาธิเป็นหลัก หลังจากนั้นสามารถบวชเณรได้ โปรแกรมนี้ได้สร้างขึ้นเพื่อเป็นการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม ดังนั้น ชาวต่างชาติจึงสมารถได้รับประสบการณ์ตรง

ดังนั้นเรื่องราวของชาวต่างชาติที่สนใจพระพุทธศาสนาในประเทศไทย เริ่มจากกรุงเทพฯ ที่ศูนย์การฝึกสมาธิ ของ มชร. และ การบวชที่มีชื่อเสียงในกรุงเทพฯ ปรากฏการนี้เกิดขึ้นพราะว่ามีจำนวนของนักท่องเที่ยวเพิ่มมากขึ้น ผู้ชายชาวต่างชาติสนใจที่จะบวชเป็นพระ กรุงเทพเป็นจุดศูนย์กลางของประเทศ มีอาจารย์ที่เป็นคึงดูดชาวต่างชาติ เช่น พระอาจารย์ชา และ หลวงตามหาบัว ซึ่งทำให้เกิดการกระจายตัวออกไปสู่ชนบท ทางภาคใต้ของประเทศก็เป็นอีก จุดมุ่งหมายหนึ่งของชาวชาติ มีแหล่งท่องเที่ยวที่มีชื่อเสียง เช่น เกาะสมุย เกาะพงัน เช่นเดียวกับการมีพระที่มีชื่อเสียง พระพุทธทาสภิกขุ ซึ่งได้นำไปสู่การสร้างศูนย์รีทรีทถึงสองแห่ง ในทางภาคเหนือ พระอาจารย์ทอง ได้ประยุกต์ วิถี การทำสมาธิแบบพม่าที่นำไปสู่การสร้างศูนย์ฝึกสมาธิสำหรับคนไทย ทั้งหมดนี้ได้นำไปสู่การสร้างศูนย์ฝึกสมาธิ นานาชาติที่ต้อนรับชาวต่างชาติ ที่ศูนย์รีทรีทได้ดึงดูดนักปฏิบัติที่จริงจัง เช่นเดียวกันกับที่นักท่องเที่ยวเดินทางไป ภาคเหนือเพื่อมองหาประสบการณ์ใหม่ โอกาสทั้งหมดนี้และการประสบความสำเร็จของชาวต่างชาติได้ทำให้ ชาวต่างชาติสร้างโปรแกรมใหม่ๆ ซึ่งไม่ไดเพียงแต่มุ่งไปที่การทำสมาธิเท่านั้น แต่ยังช่วยให้เกิดการสอนธรรมมะ และ การบาชเป็นพระเช่นเดียวกัน

Sister Saradeshaprana

สำหรับสตรีในศาสนาฮินคู ความเคลื่อนใหวสำคัญที่ทำให้สตรีได้มีบทบาทมากขึ้นในการเข้าสู่กิจกรรมทางศาสนา เกิดขึ้นในช่วงราวคริตส์ศตวรรษที่สิบเก้าซึ่งถือเป็นยุคทองของศาสนา ด้วยการฟื้นฟู ประเพณีการยอมรับความสามารถ ของผู้หญิงในการบวชเป็นสันยาสนีพระเวท เพื่อปฏิบัติกิจในศาสนาฮินคู ได้มีกระบวนความเคลื่อนใหว มีการจัดตั้ง สถาบันขึ้นรองรับ เพื่อให้เป็นสถานที่ที่ผู้หญิงสามารถเข้ามาใช้ชีวิตนักบวช และได้รับการยอมรับนับถือจากประชาชน โดยทั่วไป ในรายงานฉบับนี้ ข้าพเจ้าจะเน้นย้ำนิกายของรามกฤษณะเพื่อพระเวท Ramakrishna-Vedanta tradition ซึ่ง เป็นนิกายหนึ่งที่เก่าแก่และมีอิทธิพลมากในการเปิดโอกาสให้กับผู้หญิงเป็นนักบวชในศาสนาฮินคู และอีกส่วนหนึ่ง คือเป็นเพราะนิกายนี้เป็นสายอุปฌาย์ที่ข้าพเจ้าสังกัดอยู่

ท่านศรีรามกฤษณะผู้ก่อตั้งสายการปฏิบัตินี้ เป็นผู้ที่มีเมตตาและคุณูปการแก่ผู้หญิงเป็นอย่างมาก ท่านมี ความคิดว่าผู้หญิงมีสัญชาติญาณพิเศษและมีศักยภาพที่สูงพอที่จะเป็นนักบวชเพราะผู้หญิงจะได้รับและสามารถ ประมวลพลังศักดิสิทธิ์ จากหลายแหล่งกำเนิด โดยเฉพาะการได้รับพลังและพระพรจากพระแม่หลายพระองค์ รวมทั้ง พระแม่ผู้ศักดิ์สิทธิ์แห่งจักรวาล ท่านศรีรามกฤษณะ และศิษย์เอกของท่านคือท่านสวามีวิเวกนันทะ เชื่อว่า หากผู้หญิง แต่ละคน สามารถที่จะเกิดประสบการณ์ในการหลอมรวมพลังศักดิ์สิทธิจากมวลเทพสตรีเหล่านี้ได้ ไม่เพียงแต่พวกเธอ จะสามารถกำจัดซึ่งความทุกข์โทมนัสส่วนตัวของเธอเองแล้ว เธอยังจะสามารถที่จะช่วยบรรเทาความทุกข์ให้กับสังคม โดยส่วนรวมได้อีกด้วย

ในขุกพระเวทโบราฉพระกัมภีร์ในพระเวทจะถูกเปิดเผยให้แก่กลุ่มผู้มีปัญญา นั่นคือสอนให้ได้ทั้งบุรุษและ สตรี พระกัมภีร์เหล่านี้กล่าวถึงอดีตกาลในขุกของพระเวทว่า สตรีสามารถจะได้รับการศึกษาเนื้อหาสารัตถะในพระเวท โดยอาจจะมีการถ่ายทอดจากบิดาหรือจากโรงเรียนที่สอนสตรีเป็นการเฉพาะ หลังจากที่ได้เรียนรู้พระเวทจนเจนจบ ครบถ้วนแล้ว พวกเธอจะมีทางเลือกสองทางคือหนึ่งการแต่งงาน ออกเรือนไปใช้ชีวิตครอบครัว หรือเลือกที่จะเข้าป่า เพื่อไปอยู่ยังอาสรม และใช้ชีวิตที่เหลืออยู่กับสาสนาด้วยการประพฤติพรหมจรรย์ การบำเพ็ญสมาธิภาวนา และศึกษา กำสอนในพระเวทต่อไป ในสมัยโบราณ พวกสตรีเหล่านี้ ได้รจนา กำสวดสักดิ์สิทธิ์จำนวนมาก แต่งบทเพลงและบท กวีสรรเสริญพระเจ้าและสอนกุณธรรมความดีงาม และได้รับการขอมรับว่าเป็นกลุ่มสตรีผู้ทรงภูมิรู้ ภูมิธรรม ซึ่งมี ประวัติกล่าวว่า พวกเธอเคยได้รับเชิญจากพระราชวังเพื่อเข้าไปวิสัชชนาธรรม ต่อหน้าพระพักตร์ของพระเจ้าแผ่นดิน มี สิทธิ์ที่จะสามารถประกอบพิธีบูชาไฟศักดิ์สิทธิ์ และทำการสวดสาธยาขมนตราได้เต็มภาคภูมิ (นั่นคือสตรีก็สามารถที่ ศึกษา สอน รจนา วิสัชชนาคัมภีร์พระเวทเชิงลึกได้เท่าเทียมกับชาย ผู้แปล)

แต่ในช่วงห้าร้อยปีก่อนคริตส์กาลได้เกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นในสังคมอินเคีย อันเนื่องมาจากการมีลัทธิ ประเพณีของการสมรสให้เด็กหญิงตั้งแต่วัยเยาว์เข้ามาแทนที่ ผลก็คือทำให้เด็กผู้หญิงและผู้หญิงต้องเข้าสู่สถานะของ การครองคู่แต่เพียงอย่างเคียว ทำให้ประเพณีการเรียนพระเวทของสตรีหมดไป (เพราะภาวะการแต่งงานในช่วงอายุเป็น เด็กย่อมเกิดจากการจัดแจงของผู้ปกครอง เมื่อแต่งงานแล้ว ย่อมทำให้ไม่สามารถย้อนไปเลือกการใช้ชีวิตนักบวชเป็น ประพฤติพรหมจรรย์ได้อีก: ผู้แปล) ทำให้สิทธิการศึกษาพระเวทแก่สตรีในประเพณีดั้งเดิมที่อนุญาตให้สตรีที่ได้รับ การศึกษาพระเวทจนได้รับการยกย่องนั้นหมดไปโดยปริยาย และทำให้สถานะของสตรีตกต่ำลงอย่างมากจนกลายเป็น วรรณะที่เป็นชนชั้นต่ำที่สุดในสังคมอินเคียเรียกกันว่า วรรณะศูทร (Sudras) ด้วยเหตุนี้ สตรีก็หมดโอกาสในการที่จะ เรียนรู้คัมภีร์พระเวทและสาธยายมนตรา สามารถท่องได้แต่บทสวดบางบทสำหรับสตรีที่แต่งงานแล้วเท่านั้น

พิธีบูชาไฟ viraja homa fire เป็นพิธีเฉพาะในการบวชสันยาส์ และสรัทธา ในพิธีนี้ที่ผู้ที่จะออกบวชจะจัดงาน สพให้กับตนเอง และประกอบพิธีกรรมพร้อมทั้งสวดมนต์ในคัมภีร์พระเวท ซึ่งเป็นบทเฉพาะที่ใช้ในการณ์นี้ ซึ่ง เริ่มแรกจะเป็นบทสวดในพระคัมภีร์อุปนิษัท ที่พระผู้ประกอบพิธีเป็นองค์อุปฌาย์ ที่เป็นกูรูของผู้บวช จะถ่ายทอด ให้กับสิษย์โดยตรง ดังนั้นพิธีนี้จึงเป็นความหมายโดยนัยว่าเป็นการตัดไม่ให้ผู้หญิงบวชอีกต่อไป จะเห็นได้ว่าเป็นเรื่อง ที่มีขัดแย้งกันอยู่ ลองพิจารณาว่าเป็นการถูกต้องหรือไม่สำหรับการที่ครั้งหนึ่งผู้ผู้รจนาบทสวดเหล่านี้เป็นผู้หญิง ต่อมา ผู้หญิงกลับไม่มีสิทธิที่จะนำบทสวดมนต์นั้นขึ้นมาสวดเอง และด้วยประเพณีความเป็นมาที่เปลี่ยนแปลงไปแล้วนี้ การ บวชสันยาส์ในยุดหนึ่งจึงปิดทางสำหรับผู้หญิงโดยสิ้นเชิง จากการที่เดิมทีประเพณีเดิมอันเก่าแก่โบราณนี้ ให้โอกาส ผู้หญิงสามารถประกอบพิธีกรรมทางจิตวิญญาณระดับสูงได้หากว่าเธอได้รับพระเวทได้สืบทอดจากครอบครัว หรือมี ครูบาอาจารย์สอนเธอ และเมื่อได้ศึกษาแล้ว ปฏิบัติตามพิธีกรรมในพระเวทเป็นแล้ว เธอมีสิทธิเลือกที่จะไม่ใช้ชีวิตการ ครองคู่ ซึ่งได้มีการจารึกไว้เป็นหลักฐานในพระลัมภีร์ที่เห็นได้ชัด การสืบสายประเพณีนี้ได้หายไปช่วงระยะเวลานาน มาก แต่ต่อมาได้มีความพยายามที่สำลัญคือการจัดตั้งสายปฏิบัติพระเวทของสตรีในสตวรรษที่สิบเก้า ซึ่งทำให้เกิดการ กลับมาของการมีนักบวชสตรี คืนสู่บทบาทในสาสานอินดูของผู้หญิงกลับมาเป็นที่ได้รับการยอมรับมาจนถึงปัจจุบัน

ในยุคของการที่สตรีได้หมดโอกาสในการศึกษาพระเวท การบำเพ็ญพรตเป็นสิทธิของฝ่ายชายเท่านั้น เริ่มเข้า มามีอิทธิพลในวัฒนธรรมพระเวท เพื่อที่จะบำเพ็ญภาวนาและประพฤติพรหมจรรย์ สำหรับสันยาสี นักบวชชายแล้ว ทัศนะที่มีต่อผู้หญิงในสังคมศาสนาจึงเปลี่ยนแปลงไปเป็นอย่างมาก เพราะผู้หญิงกลับกลายเป็นอุปสรรค เป็นสิ่ง ยั่วยวนต่อเพศพรหมจรรย์ เมื่อผู้บวชเป็นผู้ชาย การจะเข้าสู่ภาวะนักบวช จะต้องมีอุคมการณ์ความแน่วแน่ที่จะสละ เรือน อุทิศตน ภาพของผู้หญิงกลายเป็นการยั่วยุ และทำให้จิตใจในทางธรรมะหวั่นไหวได้ง่าย

ในช่วงที่ได้มีการแบ่งสายการปฏิบัติตามพระเวทออกเป็นสิบนิกาย ซึ่งน่าจะเป็นช่วงค้นของสตวรรษที่เก้าได้ มีการใช้รูปแบบของการใช้ชีวิตนักบวชสันยาส์สำหรับเพสชาย ผู้ชายสามารถที่จะเข้าสู่การใช้ชีวิตนักบวชได้หลายช่วง อายุ อาจจะเป็นช่วงค้นของการเริ่มเรียน หรือหลังจากเกษียณตัวเองออกจากหน้าที่การงาน และจัดแจงเรื่องราวใน ครอบครัวได้เรียบร้อยแล้ว พวกผู้ชายต่างจะไปแสวงหากูรู เพื่อที่จะได้รับการอบรมในเรื่องของการปฏิบัติสมาธิภาวนา หรือการเรียนรู้สึกษาจากพระค้มภีร์ ซึ่งเขาอาจจะเรียนจากสาสนสถาน หรือเรียนจากเพื่อนพระสันยาส์ด้วยกัน จากนั้น เขาจะรับศิลสันยาส์เพื่อเป็นนักบวชอย่างเต็มตัว เขาจะเรียนรู้วิธีการใช้ชีวิตนักบวช และออกเดินทางเพื่อการจาริกแสวง บุญ เขาจะเดินทางไปยังที่ต่างๆ เพื่อภิกขาจาร ขออาหารประทังชีวิต และแสวงหาคำตอบจากการเรียนรู้จากกูรู และ พระองค์ที่บวชแล้วอย่างถูกต้ององค์อื่นๆ เขาจะใช้ชีวิตช่วงนี้เพื่อการแสวงหาความรู้ด้านการพัฒนาจิตวิญญาณ ฝึกฝน ถือศีลพรตด้วยตนเองอย่างเข้มข้น เป็นชีวิตที่มีลักษณะอันเฉพาะคือ การประพฤติพรหมจรรย์ การละทิ้งกิเลสและการ บำเพ็ญตบะภาวนา ประสงค์ที่จะเข้าถึงภาวะโมกษะ การหลุดพ้นจากวัฏสงสาร (สำหรับชาวฮินดู ซึ่งเป็นต้นแบบของ การปฏิบัติธรรม ทำสมาธิภาวนา คล้ายคลึงกับพระพุทธศาสนามากขกเว้นพวกเขามักตั้งปรารถนาจะเป็นเทพ หรือไป อยู่ในสรวงสวรรค์กับเทพ ซึ่งพระพุทธองค์พบว่าภาวะเป็นเทพเป็นพรหมนั้น แม้ว่าจะเสวยบรมสุขนานสักกี่ล้าน อสงไของนนับเนื่องเวลาไม่ได้ก็ยงค้องกลับมาเกิดอีก เพราะยังไปไม่ถึงสภาวะนิพทาน : ผู้แปล)

ศาสนาฮินดูเป็นไปในลักษณะนี้จนกระทั่งปลายศตวรรษที่สิบเก้า ณเวลานั้น สถานะของฮินดูยังไม่ได้รับการ ยอมรับว่าเป็นสถาบันทางศาสนา(เนื่องจากยังมีความแตกต่างกันในความเชื่อวัฒนธรรมประเพณี วิถีปฏิบัติและการ เลือกนับถือเทพแต่ละองค์ที่แตกต่างกันในท้องถิ่นแบ่งแยกกันเป็นแว่นแคว้น ทำให้ไม่อาจรวมลักษณะที่กล้ายกัน รวมกันจัดระเบียบขึ้นมาเกิดเป็นสถาบันศาสนาได้ มีลักษณะเป็นลัทธิของพรหมณ์ที่มีความหลากหลายของลัทธิและ รูปแบบ: ผู้แปล) และเป็นช่วงระยะเดียวกันกับการที่ผู้หญิงไม่ได้รับการขอมรับให้ประกอบพิธีกรรมทางพระเวทต่างๆ นี้ ยังมีผู้หญิงบางคนสวมชุดผ้าgerrua สีส้มเหลืองออกตระเวณภิกขาจาร เป็นผู้ขออาหารจากการให้ทานทั่วไป

เช่นเดียวกันกับนักบวชชาย แน่นอนว่าบางคนทำเช่นนี้ เพื่อทำการจาริกแสวงบุญในศาสนา แต่ก็มีหลายคนทำเพราะถูก ความจำเป็นบังคับและ ไม่มีทางเลือกอื่น เพราะว่าพวกเธอไม่ได้รับสิทธิ์การเข้าถึงศาสนาอย่างการเป็นนักบุญแท้จริง เหมือนฝั่งผู้ชาย สังคมก็เห็นว่าสตรีแสวงบุญเหล่านี้ มีสถานะที่น่าดูถูกดูแคลน เบื้องหลังของการแสวงบุญของสตรี เหล่านี้กลายเป็นที่เคลือบแคลงสงสัย บ้างก็ว่าจะเป็นกลุ่มสตรีที่นับถือแนวตันตระ บ้างก็ตำหนิว่าพวกเธอเดินทาง ปะปนไปกับกลุ่มใศวนิกายซึ่งเป็นชาย โดยสถานการณ์ที่ไม่เป็นใจเหล่านี้ ทำให้สตรีส่วนใหญ่ที่สนใจการฝึกฝนทาง จิตวิญญาณเพื่อมีความก้าวหน้าในพระศาสนา ก็เลือกที่จะปฏิบัติธรรมอยู่กับบ้าน

สถานภาพในทางสังคมของสตรีที่เคยตกต่ำมาก่อนในระยะยาว กลายเป็นอุปสรรคสำคัญของการสถาปนา สถาบันทางสาสนาของสตรีในอินเดีย ต้องใช้เวลาที่จะปรับทัสนคติในสังคมค่อนข้างนาน และต้องพยายามสร้างความ เชื่อมั่นในกับสตรีวัยเยาว์ที่ประสงค์จะเข้าใช้ชีวิตนักบวชสันยาสนีว่า เป็นชีวิตที่บริสุทธิ์งคงามอย่งแท้จริง เพื่อปกป้อง ชื่อเสียงของนักบวชชายและนักบวชสตรีซึ่งต้องปฏิบัติพรหมจรรย์อย่างเคร่งครัด ท่านสวามีวิเวกนันทะ จึงตั้งกฎเกณฑ์ ที่เข้มงวคมากว่า ทั้งสองกลุ่มจะต้องแยกกันอยู่อย่างเค็ดขาด ซึ่งสร้างปัญหาหนักในยุโรปและอเมริกาที่ซึ่งผู้จะสอนใน ด้านจิตวิญญาณในสายของ รามกฤษณะได้นั้นต้องเป็นพระเท่านั้น

ในอินเคียชีวิตของสตรีขึ้นอยู่กับการแต่งงานและการเป็นแม่ เรื่องนี้เป็นเรื่องสำคัญที่สุดของพวกเธอ ที่เรียก กันว่าธรรมะของสตรี (Stridharma) ฐานะของผู้ชายของเธอมีสองสถานะ อย่างแรกคือการเป็นสามี และอีกฐานะหนึ่ง คือเป็นพระเจ้าของเธอและพวกภรรยาจะต้องปรนนิบัติสามีทั้งในรูปแบบคนธรรมคา และจะต้องย่องบูชาเขา ประคุจ ว่าเขาเป็นคั่งพระเป็นเจ้าผู้คุ้มครองของตนไปพร้อมๆกัน

ในสมัยนั้น มีข้อยกเว้นว่าอาจมีสตรีที่ได้รับโอกาสที่จะปฏิบัติการกิจด้านศาสนาอยู่พวกหนึ่ง นั่นคือ กลุ่ม ผู้หญิงที่เป็นแม่หม้ายของคนในวรรณะสูง หากว่าสามีตายและเธอไม่มีบุตร เธอจะต้องโกนผม นุ่งเฉพาะส่าหรีสีขาว กินอาหารเพียงวันละหนึ่งมื้อ และต้องนอนกับพื้น ใช้ชีวิตประจำวันค้วยการบูชา บำเพ็ญตบะ ทำสมาธิ ร้องเพลงสวด และประกอบพิธีกรรมในบ้านของตน ท่านสาธุคุณที่เป็นพระอาวุโสรูปหนึ่ง ได้บอกกับข้าพเจ้าว่า นี่น่าจะถือว่าเป็น รูปแบบหนึ่งของชีวิตแบบนักบวชสันยาส์สตรี เพียงแต่ปฏิบัติอยู่กับบ้านเท่านั้น แม้ว่าหากดูอย่างผิวเผินจะเหมือนว่า ได้รับสิทธิในการปฏิบัติตนเช่นสันยาส์ของฝ่ายชาย แต่ในข้อเท็จจริงแล้ว รูปแบบนี้ไม่ใช่เรื่องที่พวกเธอสามารถเลือก ได้โดยสมัครใจ แต่เป็นเรื่องที่จะต้องทำตามสิ่งที่สังคมได้กำหนดกรอบให้ไว้ และจะเห็นได้ว่ามีความแตกต่างใน สถานะทางสังคม สำหรับการเป็นนักบวชสันยาส์ของฝ่ายชาย ซึ่งสังคมให้ความเคารพยกย่องอย่างสูง แต่แม่หม้าย เหล่านี้ มีสถานะที่ต่ำต้อยอย่างมากในสังคม ทั้งที่มีวิธีปฏิบัติตนในศาสนาและพิธีกรรมที่ใกล้เคียงกัน และเป็นที่เชื่อกัน ว่าชีวิตที่เหลืออยู่ แม่หม้ายเหล่านี้ตกอยู่ในสภาวะที่กำลังชดใช้กรรมเก่าอยู่

แม้ว่ากลุ่มสตรีแม่หม้ายนี้จะปฏิบัติตนอยู่แต่ในบ้านและใช้ชีวิตประจำวันตามปกติแต่พวกเธอก็สามารถที่ รวมตัวกันสร้างการยกระดับการพัฒนาประเพณีปฏิบัติทางจิตวิญญาณขึ้นมาได้หลายประการ ด้วยการเรียนรู้จากกลุ่ม ผู้หญิงด้วยกันและมีการถ่ายทอดรุ่นต่อรุ่น พวกเธอได้ศึกษาจากพิธีกรรม รูปปั้น ศิลปกรรมและเรื่องเล่าในตำนานต่างๆ คำสอนและรูปแบบของการพัฒนาจิตวิญญาณที่จารึกในมหากาพย์และปุราณ และการเรียนรู้ผ่านทางเพลงสรรเสริญ พระเจ้า สรรเสริญนักบุญสตรีและบทกวีที่รจนาและเผยแพร่โดยสตรีนักบุญในยุคกลาง วิธีปฏิบัติในชีวิตประจำวันของ สตรีชาวฮินดู เช่นจาปา การกล่าวพระนามของพระเป็นเจ้าซ้ำๆ การนั่งสมาธิ การจัดพิธีกรรมในการบูชาและการศึกษา พระเวท และการปฏิบัติในกรณีพิเสษเช่นมีพระอาจารย์มาเยี่ยมบ้าน การได้ออกไปจาริกแสวงบุญ ซึ่งเป็นรูปแบบ เดียวกันที่ทั้งคนธรรมดาและนักบวชปฏิบัติอยู่ แต่ก็พบว่าผลที่ได้รับในการพัฒนาจิต สำหรับท่านผู้บวชหรือใช้ชีวิต นักบวช ผู้ถือพรหมจรรย์ศีลพรตครบถ้วนต่างมีพัฒนาการ มีความก้าวหน้า มีสมาธิดีกว่าได้ผลเข้มข้นกว่าชีวิตของผู้

ครองเรือน จึงมีความเชื่อกันว่า **การปฏิบัติของเหล่าโยคีและผู้ปฏิบัติสมาธิภาวนาควรจะออกบวช** เพื่อให้สามารถ บรรลุธรรมชั้นสูง และเข้าถึงญาณหยั่งรู้ได้ถูกตรง

ดังนั้น สำหรับหมู่สตรีแล้ว เพลงที่สรรเสริญชีวิตของนักบวชสตรีและวรรณศิลป์ โคลงกลอน บทกวีของสตรี ผู้บวชในสมัยกลางยังคงมีอิทธิพลสูง เป็นที่นิยมและยังร้องกันอยู่โดยทั่วไป นักบุญสตรีถือว่าพระเป็นเจ้าเป็นสามีของ ตน มากกว่าจะถือว่าสามีของตนเป็นพระเป็นเจ้า พวกเธอรู้สึกว่าด้วยการบวช เท่านั้นที่ทำให้ดวงจิตของเธอไม่ถูก แบ่งแยกออกไปจากพระเป็นเจ้า พวกเธอสามารถมอบกายใจให้กับการพัฒนาจิตวิญญาณ และการหยั่งรู้ในตน ความรู้สึกนี้ฝังแน่นรุนแรงถึงขนาดกระทั่งปฏิเสธการแต่งงานหรือหนีจากพิธีแต่งงาน หรือหนีออกจากบ้านของสามี ทัสนคติเรื่องนี้ อาจเห็นได้จากบทกลอนของท่าน อักคา มหาเทวี ซึ่งเป็นนักบุญสตรี ในสตวรรษที่สิบสองของอินเดีย ตอนใต้ที่รจนาไว้ว่า

ข้าพระองค์ ตกอยู่ในห้วงแห่งความรัก โอ พระแม่เจ้าเจ้าข้า ข้าพระองค์หลงรักพระเจ้าผู้ทรงงคงามยิ่ง ผู้ ทรง ไม่รู้จักความตาย ไม่รู้จักความเสื่อมสลายแก่เฒ่า ไม่มีรูป

ข้าพระองค์ ตกอยู่ในห้วงแห่งความรัก โอ พระแม่เจ้าเจ้าข้า ข้าพระองค์หลงรักพระเป็นเจ้าผู้ทรงงคงามยิ่ง พระองค์นั้น พระผู้ทรงไม่อยู่ในท่ามกลาง ไม่มีจุคจบ ไม่เป็นส่วนแยก ไม่เป็นรูปตัวตน

ข้าพระองค์ ตกอยู่ในห้วงแห่งความรัก โอ พระแม่เจ้าเจ้าข้า ข้าพระองค์หลงรักพระเจ้าผู้ทรงงดงามยิ่ง พระองค์นั้น พระผู้ทรงไม่เกิด ไม่ทรงกลัวสิ่งใดในหล้า

ข้าพระองค์ ตกอยู่ในห้วงแห่งความรัก โอ พระแม่เจ้าเจ้าข้า ข้าพระองค์หลงรักพระเจ้าผู้ทรงงคงามยิ่ง พระองค์นั้น พระผู้ทรงไม่เป็นของครอบครัวใด ประเทศใด ไม่มีใครเทียบได้

พระศิวะเจ้าผู้ทรงคุณ ทรงงคงามยิ่ง ทรงเป็นสามีแห่งข้าพระองค์

ด้วยข้าพระองค์ไม่ปรารถนาเป็นภรรยาแห่งสามีมนุษย์ที่ต้องแก่ชราและตกตายเป็นแน่แท้

อาศรมแห่งแรกของนักบวชสันยาสนีสตรีได้ตั้งขึ้นเมื่อปีค.ศ.1895โดยลูกศิษย์ของท่าน---รามกฤษณะที่ชื่อ ท่านเกอรี่ มา (1858-1938) ซึ่งใช้ชีวิตนักบวชสตรีของท่านที่ อาศรมสราเทษวารี ท่านเกอรี มา เกิดในรัฐเบงกอล ใน ตระกูลพราหมณ์สมัยใหม่ ท่านได้รับการศึกษาในโรงเรียนประถมศึกษาสำหรับสตรีวรรณะสูงที่บริหารโดยนักบวช การศึกษาด้านศาสนา ท่านได้เรียนจากกุณแม่และกุณยายของท่าน การเกิดในตระกูลพราหมณ์ทำให้ท่านได้เรียนรู้การ จัดพิธีบูชา และจดจำบทสวด มนตราต่างๆ และ ได้มีโอกาสที่จะอ่านพระคัมภีร์ปุราณ และคำสอนต่างๆ ท่านเรียนและ เชี่ยวชาญไวยากรณ์สันสกฤต ต่อมาท่านได้เป็นผู้ทรงคณวฒิด้านคัมภีร์พระเวท และสามารถในการแต่งโสลกบชาต่างๆ ได้ ครั้งหนึ่งเมื่อยังวัยเยาว์ท่านได้พบกับพราหมณ์ท่านหนึ่ง ที่ได้ให้พรกับท่าน และสอนท่านให้รู้จักกับมนตราบูชา เมื่อท่านอายุได้ ๑๓ ปี บรรดาญาติผู้ใหญ่ได้จัดงานแต่งงานให้กับท่าน แต่ท่านได้ปฏิเสธการ พระกฤษณะ แต่งงานกับมนุษย์ผู้ชาย เหมือนกับที่มีแนวทางกำหนดไว้เพลงสรรเสริญพระเจ้า ท่านสนใจที่จะแต่งงานกับองค์ พระกฤษณะแต่เพียงอย่างเดียว หลังจากที่พวกญาติได้พยายามจัดงานแต่งงานให้กับท่านอีกสองสามครั้ง ท่านจึงหนีไป เดินทางแสวงบุญ ท่านสวมชุดนักบวชสีส้มและเดินทางจาริกไปทั่วภาคเหนือของอินเดียเป็นเวลาหลายปี ปฏิบัติตน บำเพ็ญภาวนาอย่างเคร่งครัด และได้เรียนรู้จากพระต่างๆที่ได้เดินทางแสวงบุญในระหว่างทาง บางครั้งท่านก็เดินทาง เป็นกลุ่มกับพวกจาริกแสวงบุญ และบางครั้งท่านปลอมตัวเป็นผู้ชาย ในปี ค.ศ. 1882 ท่านได้พบกับท่านศรีรา มกฤษณะ ที่คักใชร์สวาร์ และพบว่าท่านศรีรามกฤษณะก็คือพราหมณ์ที่ได้เคยสอนมนตราพระกฤษณะในอดีตและมน ตรานั้นได้สร้างแรงบันดาลใจเมื่อสมัยเด็กนั่นเอง

ท่านศรีรามกฤษณะ ได้มีส่วนร่วมในการจัดพิธีการบวชสันยาส์พระเวทให้กับท่าน โดยเป็นอุปฌาย์ ผู้ใส่ใบ มะตูมในพิธีบูชาไฟศักดิ์สิทธิในการบวชให้ ท่านได้ขอร้องให้ท่านเกอรีมารับที่จะบำเพ็ญตนอย่างเด็ดเดี่ยวเพื่อการ ทำงานเพื่อพัฒนาศาสนาในสตรี ท่านเกอรีมา จึงจัดตั้งโรงเรียนและวัดขึ้น เพื่อให้บวชให้กับสตรีด้วยการให้รับศิลสัน ยาส์ และกลุ่มนี้ได้ปฏิญาณตนว่าเป็นกลุ่มที่แต่งงานกับเทพ พวกเธอจะสวมใส่กำไลเช่นเดียวกับผู้หญิงที่แต่งงานแล้ว ภายหลังกลุ่มของท่านได้บวชด้วยพิธีการรับสันยาส์ให้กับสตรีชาวอเมริกันหลายคน จนบัดนี้ นิกายของพวกเธอเป็น กลุ่มที่เรียกว่า เป็นพวก ออร์โทดอกซ์ พราหมณ์ อย่างจริงจัง

ในระยะแรกๆ ท่านสวามีวิเวกนันทะ ได้ต้องการจัดตั้งวัดสำหรับสตรีขึ้นมา จึงจำเป็นต้องฝึกภาวะผู้นำใน สตรีขึ้น ท่านมีความเชื่อว่าภาวะผู้นำจะเกิดขึ้นได้เมื่อสตรีมีการศึกษา ท่านได้เป็นผู้นำวิถีการพัฒนาอาศรมสมัยใหม่ ให้กับสตรีพระเวท ดังนั้นกลุ่มสตรีของท่านจึงเป็นผู้นำด้านศาสนาและเป็นผู้หญิงที่เรียนรู้ด้วยระบบการศึกษา สมัยใหม่ หลังจากจบการเรียนในโรงเรียนนี้แล้ว พวกเธอจะสามารถเลือกทางเดินชีวิตว่าจะใช้ชีวิตแต่งงานหรือจะรับ ศีลสันยาส์ เพื่อบำเพ็ญตนเป็นสันยาสนีเพื่อรับใช้ศาสนาและสังคม

รูปแบบของสตรีสันยาสนีผู้รู้พระเวทได้หายไปจากสังคมอินเดียถึงสองพันห้าร้อยปี ดังนั้น การที่จะก่อตั้ง ขึ้นมาใหม่ คณะผู้ดำเนินการจึงจะต้องเผชิญกับปัญหาและอุปสรรคนานาประการ ในหมู่สตรีวรรณะสูงที่คาคว่าจะเข้า มาช่วยเป็นผู้นำในการขับเคลื่อนกระบวนการนี้ กลับไม่ค่อยมีพลังสนับสนุน ทั้งนี้เพราะพวกนี้อยู่สุขสบายกับบ้านและ เปลี่ยนทัสนคติในเรื่องนี้ได้ยากยิ่งกว่าพวกผู้ชายเสียอีก ผู้หญิงเหล่านี้คือกลุ่มที่แต่งงานตั้งแต่อาขุยังน้อย ส่วนใหญ่เริ่ม แต่งงานเมื่ออาขุได้แปดขวบ และยังถูกสอนให้มีอคติแบบฝังหัวต่อการที่ให้เด็กผู้หญิงร่ำเรียนหนังสือ พวกที่ต่อต้านมี ความคิดทำนองว่าหากรู้หนังสือ บรรดาผู้หญิงจะอ่านพวกนวนิยายเพื่อเจ้อและอาจนำความค่างพร้อยมาสู่วงศ์ตระกูล บางกลุ่มยังเชื่ออย่างงมงายอีกด้วยว่า หากปล่อยให้พวกเด็กผู้หญิงได้เรียนสูงๆ พวกนี้จะเป็นตัวซวย และเห็นว่ายิ่งเรียน สูง ยิ่งมีโอกาสมากที่จะได้เป็นแม่หม้ายภายหลัง

ท่านสวามีวิเวกนันทะ ได้แก้ปัญหานี้ด้วยการนำ ซิสเตอร์ นิเวทท์ ผู้ซึ่งมีประสบการณ์ในการสอนและเป็นลูก ศิษย์ชาวอังกฤษ ท่านให้ซิสเตอร์นิเวทท์รับศีล พราหมณชายา เพื่อประพฤติพรหมจรรย์ เป็นความเชื่อว่าเป็นศีลพรต ช่วงการเตรียมการเพื่อสู่สภาวะพรหม เพื่อการนี้ ท่านสวามียืนยันให้ซิสเตอร์นิเวทท์ เรียนรู้ที่จะใช้ชีวิตอย่างผู้หญิง อินเดียที่เป็นพราหมณชายาและยังมีลูกศิษย์สตรีชาวอเมริกา คือซิสเตอร์คริสทีน เป็นผู้ช่วยที่เข้มแข็งอีกท่านหนึ่ง

ในช่วงที่เปิดโรงเรียนแล้วมีการจัดการเรียนการสอนนี้ นักเรียนสตรีจะต้องอยู่ประจำพร้อมกับผู้หญิงอีกกลุ่ม หนึ่งที่ประสงค์จะใช้ชีวิตนักบวชตามแนวของท่านสวามีวิเวกนันทะ ในปีค.ศ. 1954 ซึ่งเป็นปีฉลองครบรอบร้อยปีของ วันเกิดท่านศรีสราดาเทวี พระผู้ใหญ่ของนิกายรามกฤษณะได้ทำการบวชให้กับสตรีเหล่านี้ ด้วยการให้รับศีลจรรยาของ สตรีหม้ายของพราหมณ์ และช่วยกลุ่มของพวกเธอให้ตั้งเป็น สายปฏิบัติสราดา ซึ่งเป็นสายปฏิบัติคู่ขนานกับวัด นักเรียนคนแรกๆของโรงเรียนนี้ คือท่าน Pravrajika Bharatiprana เป็นผู้หญิงที่หนีพิธีแต่งงาน โดยการซ่อนตัวอยู่ใน บ้านหลายๆหลังของพวกอาจารย์ทั้งหลาย และท่านมีความผูกพันลึกซึ้งกับท่านศรีสราดาเทวี ได้ถูกนำกลับมาจากเมือง พาราณสี ซึ่งเป็นสถานที่ที่ท่านได้ฝึกฝนการปฏิบัติจิตภาวนาอย่างเข้มงวดมาเป็นเวลาหลายๆปี เพื่อที่จะให้ท่านกลับมา เป็นประธานของนิกายใหม่นี้ พวกพระอาวุโสยังคงเป็นที่ปรึกษาให้อีกหลายปีต่อมาจนกระทั่งในปีค.ศ.1959 พวกสตรี ที่ได้รับศีลสันยาส์เป็นสันยาสนีนักบวชสตรีที่รู้พระเวท สามารถที่จะเข้มแข็งพอที่จะดูแลตัวเองได้อย่างเป็นอิสระ

องค์กรนี้ จะรับสมัครสมาชิกและทำงานร่วมกับสตรีในทุกวรรณะ พวกเธอมีความมั่นใจและภาคภูมิใจใน ตัวเอง เพราะพวกเธอเป็นผู้หญิงกลุ่มน้อยที่เป็นสตรีนักบวช และไม่ต้องตกอยู่ในอาณัติของกลุ่มผู้ชาย พวกเธอมี การศึกษาสูง สามารถบริหารโรงเรียน มีโรงพยาบาลแม่และเด็ก รวมทั้งคลีนิค เพื่อผู้หญิงทั่วไป และช่วยผ่อนภาระการ ทำงานของผู้หญิงอื่นๆ พวกเธอทำงานในแนวกับพระนิกายของรามกฤษณะคือช่วยทำงานให้กับชุมชน ในการสร้าง ระบบเศรษฐกิจพอเพียง ในหมู่บ้าน งานทางสังคมสงเคราะห์ต่างได้รับการบริจาคโดยสมัครใจ และพวกนักบวชสตรีก็ ได้รับการยกย่องว่าเป็นกลุ่มที่ถวายงานรับใช้พระแม่ผู้ศักดิ์สิทธิ์

กลุ่มของเธอได้ขยายขอบเขตของงานไปในอเมริกา ซึ่งพวกอาจารย์รุ่นแรกๆต่างเป็นพระของนิกายรา มกฤษณะในอินเคีย แต่ในการทำงานในอเมริกากลับง่ายกว่า เนื่องมาจากกลุ่มสตรีที่อยู่ที่นั่นไม่ใช่พวกคร่ำครีที่ติดอยู่ กับจารีตประเพณีเดิมๆ พวกเธอประสงค์ที่จะเข้ามาเป็นศิษย์ และประสงค์ที่จะเรียนรู้การปฏิบัติจิตภาวนาโดยธรรมชาติ และท้ายที่สุดประสงค์จะเป็นพระ/แม่ชี ด้วยตนเอง

สวามีปรมันนันท์ เป็นผู้บุกเบิกในการนำนิกายนี้สู่อเมิรกา ตั้งแต่ปี 1907 ได้จัดตั้งโรงเรียนคอนแวนต์เพื่อ ผู้หญิงขึ้น ลูกศิษย์คนสำคัญของท่านคือซิสเตอร์เทวะมาตา ซึ่งได้มีญาณเห็นท่านศรีรามกฤษณะกับท่านอาจารย์ของตน ล่วงหน้า ก่อนที่จะได้รับการติดต่อจากนิกายรามกฤษณะจริงๆเสียอีก ท่านได้รับการอบรมทั้งในอเมริกาและในอินเดีย จากทั้งลูกศิษย์ท่านศรีรามกฤษณะ ท่านศรีสราคาเทวี และกลุ่มสตรีที่เกี่ยวข้อง ในปีค.ศ.1926 ท่านสวามีปรมานันคา ได้ นำท่านกายาตรีเทวี ซึ่งเป็นภรรยาหม้ายของหลานชายของท่านเข้ามาเป็นสมาชิกของคอนแวนต์ กลุ่มนักบวชสตรี ได้ จัดตั้งชุมชนที่อยู่ร่วมกันในคอนแวนต์เหมือนกับการที่มีโรงเรียนสอนศาสนาในคอนแวนต์ของคริสต์ศาสนานิกายคา ทอลิด และให้ถือศีลพรตพรหมจรรย์ทุกคน แต่ยังไม่ได้รับพิธีบวชสันยาส์ การสอนของพวกเธอเน้นในเรื่องของการมี ชีวิตในแต่ละช่วงของชีวิตอาศรม ( Ashramas)

# \*\*\* หลักการสูงสุดของฮินดูคือ "อาศรม 4" (ข้อปฏิบัติของพราหมณ์) ที่ระบุในพระเวท ได้แก่

- 1. พรหมจารี เป็นการประพฤติตนเป็นพรมจารีของพราหมณ์เค็ก ที่อยู่ในวัยศึกษาเล่าเรียน จะต้องใช้เวลา 12 ปี ในการศึกษาจนจบหลักสูตร ภายหลังจึงจะแต่งงานได้ก่อนจะเข้าศึกษา สมณพราหมณ์ จะทำพิธีเสกมนตราบนตัว นักศึกษาและคล้องด้วยด้ายศักดิ์สิทธิ์เรียกว่า ยัชโญประวีตคือ สายคุรำ หรือสายมงคล เฉวียงบ่าให้แล้วจึงเริ่มเรียน ตอน คล้องด้ายนั้น พราหมณ์ถือว่า เกิดอีกครั้งหนึ่งเป็น ทวิช (เกิดครั้งที่สอง)
- 2. คฤหัสถ์ เป็นการครองเรือน คือการแต่งงาน ข้อปฏิบัติคือการบูชาเทวดาเช้า ค่ำ ปฏิบัติตามหลักผู้ครอง เรือน มีครอบครัว เป็นหัวหน้า ทำหน้าที่อ่านคัมภีร์ สอน บูชา และช่วยผู้อื่นบูชา
- 3. วานปรัศน์ หลังจากมีลูกหลาน กลายเป็นผู้เฒ่าก็ให้ละทิ้งครอบครัว บำเพ็ญเพียรในที่สงบ หรือบำเพ็ญตบะ เพื่อบรรลุธรรมขั้นสูง มีชื่อเรียกต่างๆ คือ **ฤาษี** (ผู้แสวงหาโมกษ), โยคี (ผู้บำเพ็ญโยคะ), ตาปส (ผู้บำเพ็ญตบะ ทรมาน กาย), มุนี (ผู้สงบ บำเพ็ญตปะ นุ่งห่มสีเหลือง), สิทธา (ผู้สำเร็จได้ฌานสมาบัติ), นักพรต (ผู้บวชบำเพ็ญพรต พรหมจรรย์), ชฎิล (ผู้มุ่นผมสูงเป็นชฎา จนตลอดชีวิต) แล้วแต่พราหมณ์ผู้นั้นจะเลือกปฏิบัติ
- 4. สันยาสี ให้สละโสคแล้วออกไปอยู่ในป่า คือเป็นนักบวชที่ออกจาริกไปยังสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นพราหมณ์ ผู้ท่องเที่ยว เลี้ยงชีพค้วยภิกขาจาร ใจมุ่งตรงต่อพระพรหม (\*\*\*ค้นคว้าเพิ่มเติมเพื่อความเข้าใจที่ตรงกัน : ผู้แปล)

เมื่อท่านสวามีปรมานันทะ ได้เสียชีวิตลงในปีค.ศ.1940คำถามที่ติดตามมาก็คือใครคือผู้ที่เหมาะสมในการที่จะ บริหารงานอาสรมนี้ต่อไป ทางอินเดียได้ส่งพระรูปหนึ่งซึ่งเป็นผู้ที่ท่านปรมานันทะได้ตั้งในให้เป็นผู้สืบทอดแต่ท่านกา ยาตรีเทวีไม่เห็นด้วยและได้ส่งจดหมายกลับไปที่สำนักของนิกายรามกฤษณะในอินเดีย ความว่า "พวกคุณ ได้อนุมัติให้ เราดำเนินรอยตามท่านสวามีปรมานันทะตลอดมาในฐานะที่เป็นขนิษฐภาพ คุณควรให้สิทธิแก่พวกเราในการ บริหารงานเพราะเราเองก็ได้รับการบวชแล้ว สิ่งนี้เท่านั้นที่จะแก้ปัญหาทั้งปวงได้" ท่านผู้รักษาการที่สำนักงานใหญ่ เบลูร์ แมท์ ไม่สามารถที่จะตัดสินใจได้โดยพลัน ทำให้การบริหารอาสรมนั้นได้แตกออกจากการอยู่ในปกครองของ นิกายรามกฤษณะ สาขาทั้งสองแห่งของอาศรมฝั่งสตรี ขึ้นตรงต่อการบริหารของท่านกายาตรีเทวี คูณแม่อธิการสุทธาปู รี ผู้ซึ่งได้รับศีลสันยาส์เป็นนักบวชสันยาสนี มาแล้วในสายปฏิบัติทัศนมีเป็นอาจารย์ใหญ่

อาศรมที่ข้าพเจ้าสังกัดอยู่ได้ก่อตั้งขึ้นเมื่อปีค.ศ. 1920 ซึ่งเป็นสถานที่ที่ผู้หญิงที่ปรารถนาจะใช้ชีวิตในทางการ บำเพ็ญตบะภาวนาในทางจิตวิญญาณแบบตลอดชีวิตมาพำนักอาศัยอยู่ด้วย ในปีค.ศ. 1947 สตรีท่านแรกที่ได้รับศีล พรหมจรรย์ของพราหมณ์ชายา ได้ปฏิณญาณตนถือบวช และในปีค.ศ. 1959 ได้มีนักบวชสตรีท่านแรกรับสันยาส์ใน อเมริกา แม้ว่าในพิธีกรรมทางนิกายทัศนมีจะกำหนดให้การบวชสันยาสินี ทำโดยสันยาสีหรือสันยาสินีที่บวชมาแล้ว เพียงท่านเดียว แต่ท่านสวามีปรภาวนันทะ เชิญพระอาวุโสมาร่วมด้วยเป็นจำนวนมาก เพราะต้องการที่จะให้มีการ อนุญาตบวชเป็นฉันทมติ และได้รับพรจากบาลูร์แมทห์ อย่างเต็มที่ ก่อนที่จะประกอบพิธีการบวชให้

เป็นที่เข้าใจกันว่านักบวชสตรีในอเมริกาได้ก่อตั้งองค์กรแยกออกไปภายใต้ชื่อใหม่ว่า สราดานิกาย ซึ่งสังคม ผู้เรียนพระเวท ในอเมริกาไม่ก่อยได้ประกอบพิธีกรรมทางสาสนามากนัก และทางอเมริกาก็ไม่ก่อยเคร่งครัดในการ ปฏิบัติแบบแยกชาย-หญิง ส่วนหนึ่งอาจเป็นเพราะพวกเธออยากที่จะได้รียนรู้กับอาจารย์ซึ่งเป็นพระอย่างต่อเนื่อง และ อาจเป็นเพราะพวกเขามีความรู้สึกหวั่นเกรงว่าการตั้งเป็นองค์กรสาสนาฝั่งสตรีที่เป็นอิสระต้องพึ่งพาตนเองนั้น อาจไป ไม่รอดในทางการสนับสนุนด้านเงินทุนจากแหล่งต่างๆ นักบวชสตรีเหล่านี้ จึงเลือกตัดสินใจที่จะอยู่ภายใต้การกำกับ ดูแลของเหล่าพระในนิกายรามกฤษณะต่อไป

หลังจากช่วงการเตรียมตัวเตรียมใจเข้าบวชแล้วหนึ่งปี ทางอาศรมจะให้การสนับสนุนในด้านอาหาร เสื้อผ้า และการรักษาพยาบาลทั้งหมด การบวชของเราจะมีขั้นตอนเหมือนกับการบวชพระในนิกายรามกฤษณะทุกประการ หลังจากหกปีไปแล้ว เราก็จะเข้าสู่พิธีรับศิลพราหมณ์ชายา ซึ่งหมายถึงการวางตัว การยึดถือพรหมจรรย์ การฝึกฝนจิต ภาวนา และการให้บริการแก่ชุมชน ช่วงนี้เราจะได้รับการสอนให้ท่องมนต์กายาตริ ซึ่งเป็นมนต์ในพิธีพราหมณ์ในการ ติดต่อกั้บเทพเจ้า ต่อมาอีกห้าปี เราก็จะได้รับพิธีปฏิญาณสันยาส์ ซึ่งถือว่าสำคัญมากเป็นการเลียนแบบการตายไปจาก การเป็นปุลุชนทางโลก ก่อนที่เราจะเข้าพิธีนี้สองวันเราก็จะจัดงานศพของตนเอง เชิญพ่อแม่พี่น้องซึ่งขังมีชีวิตอยู่ มาร่วมงานตาขของพวกเรา เนื่องจากเรากำลังจะตัดขาดจากบ้านและครอบครัวพี่น้องของเรา เราจะต้องทำพิธีกรรมใน การลาจากนี้ คืนก่อนพิธีสันยาส์ เราจะทำการอดอาหาร ขณะเข้าพิธีสาบานตนต่อหน้าไฟศักดิ์สิทธิ์ และเมื่อเสร็จพิธี บูชาไฟนี้แล้ว เราจะได้รับชุดนักบวชสีเหลืองส้ม สิ่งของเครื่องใช้นักบวชและการได้ชื่อใหม่เป็นบุคคลใหม่จากภูรูของ เรา ซึ่งปกติจะเป็นพระผู้ใหญ่ที่อาวุโสทีสุดในประเทศ ในช่วงต้นของการรับศิลสันยาส์นี้ เป็นระยะเวลาสามวันที่เราจะต้องทำตัวเป็นผู้ขอ ภิกขาจารเพื่อให้ได้อาหารมาเลี้ยงชีพ และต้องกินอาหารกลางแจ้ง จากนั้นเราจะแบ่งหักของ ส่วนตัวออกเป็นสองท่อนเพื่อนำไปลอยบูชามหาสมุทร และเป็นอุดมการณ์ของชีวิตที่เราจะประกาศตัวเป็นนักบวชสัน ยาสนีผู้รู้พระเวท เป็นสตรีผู้สละเรือน และเป็นผู้รับใช้พระเป็นเจ้า

นักบวชสตรี จะทำหน้าที่บูชาและพิธีกรรมต่างๆในวิหาร ทำงานห้องสมุด จัดหนังสือในภาษาสเปนให้เป็น หมวดหมู่ และเดินทางไปอเมริกาเพื่อการจัดคอร์สปฏิบัติธรรมและบรรยายธรรม รวมทั้งการหาอาหารและบ้านให้กับ คนจรจัด ผู้บริหารสูงสุดของเราขณะนี้คือท่านสวามีสวาหนันทะ ซึ่งเป็นผู้ที่ให้การสนับสนุนและเป็นผู้ฝึกพวกเราให้ เป็นผู้นำและส่งเราไปบริหารสำนักพระเวทใหม่ๆที่เพิ่งจัดตั้งขึ้นเพิ่มขึ้นอีกสามแห่ง

เราขอขอบคุณและขอแสดงความซาบซึ่งที่พวกท่านได้ให้เกียรติมาฟังการบรรยายครั้งนี้ เราได้รับแรงบันดาล ใจจากองค์กรศากยธิดานานาชาติ ซึ่งทำให้เราวางแผนว่าเราจะจัดสัมมนานักบวชสตรีในนิกายของเราทุกๆสองปี ซึ่งเรา หวังว่านักบวชสตรีในศาสนาฮินดูท่านอื่นๆ จะให้ความสนใจเข้าร่วมการสัมมนาที่เราจะจัดขึ้นด้วยเช่นกัน

Malia Dominica Wong

นานมากแล้วก่อนที่จะมีโลกใบนี้ และก่อนที่สวรรค์จะเป็นที่รู้จัก มีคินแคนแห่งหนึ่งที่อยู่ใกลออกไป มีอัญมณีอันงคงามรวมตัวกันเป็นร่างแหแผ่ขยายตัวกันออกไปอย่างกว้างขว้างสุดที่จะจินตนาการได้ จากเบื้องบนสู่ล่าง จากซ้ายไปขวา แผ่ขยายไปในทิสทางต่างๆ อย่างมากมายมากมายมหาสาล อัญมณีแต่ ละชิ้นส่องแสงเป็นประกายอย่างรุ่งโรจน์ ขณะเคียวกันก็สะท้อนแสงของอัญมณีอื่นๆ ไม่มีอัญมณีชิ้นใค อยู่อย่างโคคเคี่ยว แต่ละชิ้นคอยช่วยกันแสดงความสวยงามของการเชื่อมโยงถึงกันและความมหัสจรรย์ ของการรวมกันเป็นหนึ่งเคียวเป็นส่วนหนึ่งส่วนเดียวกันของจักรวาล

เราทุกคนล้วนแล้วแค่กำลังเดินทางเพื่อเสาะแสวง เพื่อตามหา บางครั้งเราก็หันกลับ แต่แล้วมันก็ขึ้นอยู่กับการตัดสินใจ ของเราในการที่จะบรรลุถึงเป้าหมายอันศักดิ์สิทธิ์ หรือความใสบริสุทธิ์ของการเป็นอัญมณีในร่างแหที่เราช่วยส่อง สว่างหนทางให้กับอัญมณีเม็ดอื่นๆ ซึ่งความพยายามเหล่านี้เองที่ช่วยให้เราต่อสู้แม้เหนือความสามารถทางด้านร่างกาย และจิตใจของเราเองอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ระหว่างทางเราอาจจะได้พบเจอกับเนื้อคู่, พระสงฆ์ (sangha), กลุ่มทางด้าน สาสนา, หรือกลุ่มเพื่อนที่เราสามารถแบ่งปันความปราถนาอันสูงสุดและช่วยสนับสนุนซึ่งกันและกันไปพร้อมๆ กับ การเรียนรู้และเติบโตไปพร้อมๆ กัน เรายอมรับข้อตกลง, ยอมรับคำสัญญา, คำสาบานหรือคำชี้นำสั่งสอน, บ่อยครั้งที่ จะแสดงต่อหน้าสาธารณะว่าจะปฏิบัติตามคำสัญญาไป "จนกระทั่งความตายมาพราก" อย่างไรก็ตามยังมีโลกแห่งความ เป็นจริงและอุปสรรคที่อยู่เหนืออุดมคติทางด้านศาสนา และในบางครั้งความคาดหวังของเราเกี่ยวกับศาสนา, พระสงฆ์, หรือชีวิตในทางศาสนาที่ควรจะเป็นก็ไม่เป็นไปตามที่คาดหวัง

การใช้อัญมณีที่มารวมตัวกันเป็นร่างแหมาแสดงเปรียบเทียบเป็นเรื่องราวของการหลุดพ้น เราอาจจะ สงสัยว่า "จะเกิดอะ ไรขึ้นหากมีอัญมณีชิ้นหนึ่งแตกร้าว หักออก หรือปนเปื้อนไปด้วยฝุ่นผงมากเกินไปจนทำให้ หม่นหมองหรือหยุดที่จะส่องประกาย?" หรือ "จะเกิดอะ ไรขึ้นกับสงฆ์ (sangha) หรือกลุ่มสาสนาถ้ามีสมาชิกหนึ่งคน ไม่ปฏิบัติตามหลักจริยธรรม และปนเปื้อนไปด้วยฝุ่นผงมากจนทำให้ความสว่างหรือแสงไปในตัวดับไป?" จะเกิดอะ ไร ขึ้นหากอัญมณีที่แตกหักชิ้นนั้นถูกซ่อนไว้อย่างไม่รู้สึกระอายหรือปฏิเสธที่จะยอมรับความเสียหายโดยอาจารย์ ผู้ให้ คำปรึกษา ผู้เชี่ยวชาญที่เชื่อว่าเป็นผู้ที่เทิดทูนความดีอย่างสูงสุด และกลุ่มคนทางศาสนาที่เหลือถูกขอให้เก็บเป็น ความลับ? ในบางครั้งสมาชิกในกลุ่มรู้สึกว่าตนเองติดอยู่ระหว่างก้อนหินกับตำแหน่งที่ยากลำบากเนื่องจากลึกๆ แล้ว ไม่รู้ว่าควรจะทำตัวเช่นไรหรือควรจะหันไปปรึกษาใคร และเมื่อใดก็ตามที่ความเชื่อใจได้ถูกทำลายและความทรยสได้ เข้ามาแทนที่ความเงียบนั้นก็จะเริ่มเข้ามาทำร้าย งานเขียนชิ้นนี้เขียนขึ้นเพื่อพยายามแลกเปลี่ยน, ปรึกษาหารือเกี่ยวกับ ความเงียบนั้นโดยพยายามชี้ให้เห็นและสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับสาเหตุและอิทธิพลที่ทำลายความสว่างไสวทางด้าน ศีลธรรมของสงฆ์ (sangha) หรือกลุ่มทางศาสนา รวมถึงยังเสนอเครื่องมือทั้งห้าที่จะช่วยผู้ที่กำลังเผชิญหน้ากับความ เงียบสามารถปฏิบัติตามได้เพื่อนำตนเองไปสู่การหลุดพ้นจากความทุกข์ของตนเอง ซึ่งหลักการปฏิบัติได้ถูกบันทึกลง ใน "คำสาบานที่ยิ่งใหญ่ทั้งสี่ (Four Great Vows")

สรรพสัตว์สิ่งมีชีวิตล้วนมีมากมาย ข้าพเจ้าสาบานว่าจะช่วยชีวิตสิ่งมีชีวิตเหล่านั้นทั้งหมด ความโลภ ความโกรธและความเขลาเกิดขึ้นได้อย่างไม่มีจุดจบ ข้าพเจ้าสาบานว่าจะละทิ้งสิ่งเหล่านั้นทั้งหมดทั้งปวง ประตูสู่พุทธธรรมมีมากมายนัก ข้าพเจ้าสาบานว่าจะตระหนักถึงธรรมนั้น หนทางของพระพุทธเจ้ามิได้เลิสล้ำ ข้าพเจ้าสาบานว่าจะทำตามมันจนบรรลุให้ได้อย่างสมบูรณ์

#### ความกังวลใจกับศีลธรรม

ทสวรรษที่ผ่านมาโลกได้เริ่มรู้เห็นถึงการปะทุขึ้นของความเงียบที่เกิดจากการรู้เห็นร่วมกันตามรอย เชื่อมต่อต่างๆ เมื่อจุดเริ่มต้นของความอดกลั้นเริ่มมาประจบและข่าวการกระทำโดยมิชอบเริ่มปรากฏเป็นข่าวพาดหัว: บุคคลทางสาสนาทำร้ายร่างกายและฆาตกรรมภรรยาอย่างโหดเหี้ยมร่วมกับพระรูปอื่น (A.Schirmer, 2010; A.Hopkins, 2008), จ้างให้ผู้อื่นกระทำการแทน (T. Burleson, 2010, M. Baker, 2006), หรือแม้กระทั่งพระรูปหนึ่งที่ฆ่า พระและแม่ชีในจีน (W. Zhang, 2010) มีบัญชีหลักฐานมากมายที่แสดงให้เห็นว่าผู้นำสาสนามีส่วนร่วมในการ หลีกเลี่ยงการจ่ายภาษี; ประพฤติมิชอบทางเพส (P. Tiruchirapalli, 2005; E. Shimano, 2010), การถวนลามทางเพสกับ เด็ก (D. York, 2004), ใคร่มีเพสสัมพันธ์กับเด็ก, มีส่วนร่วมหรือวางแผนการฆาตกรรมผู้อื่น, (M. Hale; E. LeBaron, 1981; J. Lundgren, 2006), การทำร้ายร่างกาย (F. Phelps; H. Porter, 2008), การกรรโชกสหพันธรัฐ (Y.B. Yahweh; H. Lyons), การกบฎและการฉ้อฉล (J. Bakker; H. Fukunaga; S.M. Moon, 1980's), การลักลอบเข้าเมืองโดยผิดกฎหมาย และการสมรสลวง (B.S. Rajneesh) รวมไปถึงข่าวการที่มีผู้นำในโบสถ์ล่อลวงหรือบีบบึงกับให้ผู้อื่นมีความสัมพันธ์ ทางค้านเพสร่วมกันเพื่อแลกกับเงิน การท่องเที่ยว และสิ่งของ (E. Long, 2010) ไม่มีประเพณีปฏิบัติในสาสนาใดที่ ไม่ได้รับความเสียหาย ความโกรธแค้นและการกระทำที่โหดเหี้ยม สุดท้ายแล้วเมื่อกวามรู้สึก "พอคือพอ" ก็ได้ลงโทษ ผู้นำอาชญากรรมที่ได้ซ่อนมานานไปสู่การตัดสินในสาล น่าเสียดายที่บทเรียนที่ใด้ช่างราคาแพงนัก บางคนต้องลา สิกขา ต้องละทิ้งกลุ่มชนหรือกลุ่มสงฆ์อันเป็นที่รักไปเพื่อยูติวงจรของการกระทำอันมิชอบ และชีวิตที่เหลืออยู่สำหรับ ผู้ที่ยังอยู่และพยายามที่จะรักษาตะเกียงธรรมให้ยังคงส่องสว่างไสวต่อไปอาจจะอยู่ด้วยความลำบากยากเข็ญ

## ควรหรือไม่ควรพูด?

กาลครั้งหนึ่งนานมาแล้ว กษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่ได้ยินเรื่องเล่ามาว่า:

ในเมืองแห่งหนึ่งมีชายสองคน คนหนึ่งร่ำรวยอีกคนหนึ่งยากจน ชายผู้ร่ำรวยมีฝูงสัตว์มากมายใน กรอบครอง แต่ชายผู้ยากจนไม่มีสิ่งใดเลยยกเว้นแต่ลูกแกะตัวเมียที่ได้ซื้อไว้ เขาได้เลี้ยงดูลูกแกะตัวนั้น อย่างดี ลูกแกะตัวนั้นได้โตขึ้นมาพร้อมๆ กับลูกๆ ของชายผู้ยากจน แกะกินอาหารตามอัตภาพที่ชายผู้ ยากจนจะมีให้ แกะได้แบ่งกันทานอาหารและน้ำจากแก้วเดียวกันกับของชายผู้ยากจนและยังนอนหลับ ใกล้ๆ กันอีกด้วย แกะตัวนี้เปรียบไปแล้วเสมือนลูกสาวของเขา

วันหนึ่งมีแขกมาพบชายผู้ร่ำรวยแต่เขากลับไม่ยอมใช้สัตว์ที่ตอนเองเลี้ยงไว้มาทำอาหารต้อนรับแขก แต่กลับใช้แกะของชายผู้ยากจนมาทำอาหารแทน

และเมื่อพระราชาได้ยินเรื่องดังกล่าวก็ทรงกริ้วนักและได้ตรัสว่าชายผู้ร่ำรวยสมควรตาย เขาสมควร ชดใช้สิ่งที่ได้กระทำไปโดยไร้ความปราฉีกับชายผู้ยากจนโดยการให้ลูกแกะสี่ตัวเพื่อเป็นการชดใช้

## คนเล่าเรื่องได้กล่าวกับพระราชาว่า "ท่านคือคนที่ใช่"

ในสถานการณ์คล้ายๆ กัน มีพวกเรากี่คนถูกสอนมาว่า "อย่าถาม" "อย่าพูดใดๆ ทั้งสิ้น" "เธอคิดว่าเธอ เป็นใคร?" "ยุ่งเรื่องของตัวเองไป" มีกี่คนที่กล้าพอที่จะลุกขึ้นมาพูดความจริง การประนีประนอมปรองคองกันลดถอย ลงเนื่องจาก "ความไม่ซื่อสัตย์" "การจงใจเปิดเผยเรื่องของคนในกลุ่มให้คนภายนอกทราบ" "การไม่เคารพเชื่อฟังผู้นำ" "มีพฤติกรรมที่ไม่ควรต่อการดำรงอยู่ในสถาบันสงฆ์หรือสมาคม" "ไม่เคารพเชื่อฟัง" "เป็นปีศาจร้ายที่ปลอมตัวมา" หรือ "พยายามก่อกวนทำลายความสงบสุข"

กฎทางสงฆ์ของเซนท์ออกัสทีนสำหรับพระสงฆ์และแม่ชีได้กล่าวไว้ว่า หากผู้ใดได้ล่วงรู้ภัยหรือ อันตรายที่อาจเกิดกับผู้อื่น ผู้นั้นควรเตือนการณ์ให้ผู้อื่นได้รับรู้ แต่หากผู้นั้นไม่เชื่อในสิ่งที่ได้กล่าวตักเตือนไปแล้ว ผู้ที่ กล่าวตักเตือนควรเสนอเรื่องไปถึงผู้เป็นพยานคนอื่นๆ และหากผู้ที่ถูกกล่าวตักเตือนยังไม่เชื่อไม่ยอมรับผิดและไม่ยอม ปรับปรุงแก้ไขตนเอง เมื่อนั้นเองที่เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นถึงจะสมควรนำออกมาให้สาธารณชนได้รับรู้ ทำไมด้องทำ เช่นนั้น? เพราะเนื่องจากว่าภิกขุ สาสนา และสงฆ์ (sangha) ไม่ได้อยู่เพียงลำพัง แต่ละคนล้วนเป็นส่วนหนึ่งของ เครือข่ายอัญมณี เมื่อเป็นเช่นนี้แล้วชีวิตของเราไม่ได้เป็นเฉพาะของเรา ชีวิตของเราควรจะร่วมเป็นพยานเพื่อความดีอัน สูงสุดทั้งปวง

ตามประเพณีปฏิบัติทางพทธศาสนา มีพิธีกรรมอย่างเป็นทางการในการแสดงความสำนึกผิด พิธีกรรม ดังกล่าวจะเกิดขึ้นเวลามีการรวมตัวกันเดือนละสองครั้งของพระสงฆ์ โดยจะมีการสารภาพและยอมรับความผิดและ สมาชิกทั้งหลายในกลุ่มศาสนาจะต้องท่องจำกฎปฏิบัติ (pratimoksa) และอาจจะต้องมีการท่องจำบทการสำนึกผิดที่ เรียกว่า The Great Compassion Repentance หรือการสำนึกผิดอื่นๆ เพิ่มเติมอีก แล้วถ้ำหากว่า ได้มีการทบทวนพระวินัย ้ ปิฎกแล้ว ได้ท่องจำกำสอนและกฎระเบียบวินัยต่างๆ ก็แล้วแต่ยังไม่มีการปรับปรุงพฤติกรรมที่ไม่ดีจะทำเช่นไร? ตาม ประเพณีปฏิบัติทางคริสต์ศาสนาหากเกิดเหตุการณ์เช่นนั้นขึ้นจะต้องมีการสารภาพผิด (the Chapter of Faults, Review of Life, Consciousness, Examen) ต่อหน้าสาธารณชนหรือแบบลับๆ แต่จะทำเยี่ยงไรถ้าหากการกระทำผิด การกดขึ่ง่ม เหง หรือการถ่วงละเมิดยังคงคำเนินต่อไป? เราจะทำเยี่ยงไรเมื่อผู้ที่ฝ่าฝืนกฎยังคงคื้อรั้นปฏิเสชที่จะยอมรับความผิด ซึ่ง บ่อยครั้งมักสร้างความเหน็ดเหนื่อยเป็นอย่างมากจนผู้นำปล่อยให้ความผิดนั้นกลายเป็นเรื่องปกติไป? เราจะทำอย่างไร ให้สามารถค้นพบการหลุดพ้นภายในตนเองไปได้เมื่อความเงียบอันสูงส่งได้ถูกนำมาใช้เป็นเกราะเพื่อปกปิดความ ลำบากใจทางศีลธรรมและเราเริ่มรู้สึกเจ็บปวคเกินกว่าที่หัวใจที่แตกร้าวจะทนไหว? ในเพลงสวคกล่าวไว้ว่า "ฉันจะ ้ร้องให้ให้เธอจากเบื้องลึกของจิตใจ พระเจ้าจงได้ยินคำร้องขอของข้าพเจ้าด้วยเถิด" พระอาวุธโสนิกายโรมันคาทอลิก รูปหนึ่งได้ให้คำแนะนำไว้ว่า: (1) ให้พยายามเข้าใจแรงบันคาลใจของตนเอง (2) จงพูดความจริงหากความจริงเหล่านั้น จะก่อให้เกิดแต่สิ่งดีๆ (3) ถ้าคนอื่นๆ เลือกที่จะประพฤติมิชอบเพราะพวกเขาละทิ้งศาสนา จงโอบอุ้มพวกเขาขึ้นมา (4) จงเป็นศาสนิกชนที่ดีเพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับผู้คนที่ปฏิบัติตาม และ (5) สิ่งที่สำคัญที่สุดคือ ความสัมพันธ์อันดีของ เราเองกับพระเจ้า

### จงเข้าใจแรงบันดาลใจของตนเอง

ก้าวแรกที่เริ่มปฏิบัติได้เองเพื่อนำพาตนเองไปสู่การหลุดพ้นคือการรู้และเข้าใจแรงบันดาลใจของ ตนเอง อะไรเป็นสิ่งกระตุ้นให้เรานั้นเริ่มที่จะลงมือทำอะไรซักอย่างอย่างจริงจัง? เป็นธรรมคาถ้าหากจะรู้สึกโกรธ แล้วถ้าต่อมาเมื่อพินิจพิเคราะห์ดูแล้วปรากฏว่าเป็นตัวฉันเองศัตรูของ เธอที่เป็นคนเอารองเท้าไป หลังจากนั้นเธออาจจะเริ่มพยายามหาวิธีต่างๆ นานาเพื่อแก้แค้นคืน เธออาจจะพยายามตัด เสื้อของฉันให้เป็นรู เราต่างก็รู้ดีว่าการกระทำโดยใช้อารมณ์เป็นที่ตั้งนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ดี แต่หากเราไม่พยายามพูดคุยกัน อีกฝ่ายอาจเข้าใจผิดไปอีกว่าการแก้แค้นเป็นสิ่งปกติ จนทำให้เกิดการแก้แค้นไปเรื่อยๆ ครั้งแล้วครั้งเล่า แม้ว่าจะศึกษา พระวินัยปิฎกมาเราอาจจะทำการแก้แค้นไปเรื่อยเพราะความไม่มีสติ กิเลส (klesa) ดังนั้นเราจึงควรที่จะตรวจสอบแรง บันดาลใจของตนเองเพื่อที่จะได้ช่วยเหลือคนอื่นๆ ถามตนเองว่าการแก้แค้นใช่ไหมคือทางออกหรือแท้จริงคือการ ช่วยเหลือผู้อื่นให้ตระหนักถึงข้อเสียของตนเองเพื่อนำไปสู่การปรับปรุงแก้ไข?

สิ่งที่ยากลำบากคือการที่ต้องแสดงและชิ้นำให้ผู้อื่นเห็นจุดค้อยของตนเองทั้งๆ ที่ตัวเราเองก็ตะหนักว่า เราเองก็ยังมีข้อเสียเหมือนกัน แต่เพื่อศีลธรรมอันดีแล้วเราควรที่จะกล่าวตามความเป็นจริงให้ผู้อื่นได้รับรู้อย่างมีสติ มิ เช่นนั้นแล้วเราเองจะกลายเป็นผู้ที่มีส่วนร่วมในความเงียบนั้นและจะมีผู้คนมากมายที่ต้องทนทุกข์ทรมาน ไม่มีผู้ใดที่ อยากจะเผชิญปัญหาความขัดแย้งหรือการแก้แค้น ไม่มีใกรที่อยากรู้สึกอับอาย ถูกตัดขาดจากคนรัก ขาดความน่าเชื่อถือ หรือถูกมองว่าเป็นตัวสร้างปัญหา ในบางครั้งเราอาจจะกิดว่า "หากเราทำไปแล้วจะได้อะไรดีขึ้นมา?" หรือ "ทำไมเรา ต้องใส่ใจในเมื่อไม่เห็นมีใครจะใส่ใจเลย?" เราควรจะเริ่มลุกขึ้นมาพูดแสดงออกเมื่อสาสนาและพฤติกรรมที่ไม่ เหมาะสมทางด้านการเงินมีเพิ่มมากขึ้น เมื่อความทะเยอทะยานทำร้ายผู้อื่น หรือเมื่อธรรมะถูกนำมาใช้เพื่อประโยชน์ ส่วนตน ดังที่ท่านดาไล ลามะกล่าวไว้ว่า "ข้าขอแนะนำว่าอย่าได้รับเอาทัศนคติของครูสอนศาสนาเพียงผู้เดียว อย่าได้ ถือว่าการกระทำทุกอย่างของอาจารย์ผู้นั้นถือว่าเป็นสิ่งที่ถูกต้อง ศักดิ์สิทธิ์และเป็นที่สุดแล้ว....หากอาจารย์ท่านใดที่ไม่ มีคุณสมบัติที่เพรียบพร้อมผู้ที่มีพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสม อาจารย์ผู้นั้นก็สมควรที่จะรับคำวิพากษ์วิจารณ์จากศิษย์ของ ตนได้ถึงพฤติกรรมอันไม่เหมาะสมดังกล่าว"

นักปราชญ์ชาวอังกฤษชื่อเอ็คมันค์ เบอร์ค กล่าวไว้ว่า "สิ่งสำคัญที่จะเอาชนะความชั่วร้ายได้คือการที่ไม่ ต้องทำอะไรเลย" รางวัลที่ตามมาพร้อมกับการกลับมาเกิดใหม่ของมนุษย์คืออิสรภาพและหน้าที่ ค้องใช้สติปัญญาใน การที่จะนำรางวัลไปใช้ คังที่ครูใหญ่ท่านหนึ่งได้กล่าวไว้กับลูกสาวว่า "เราสามารถเลือกที่จะให้ชีวิตคนหรือทำลาย ชีวิตคนอื่นได้"

# จงพูดความจริงหากความจริงเหล่านั้นจะก่อให้เกิดแต่สิ่งดีๆ

กวามชื่อสัตย์คืออะไร? ทำไมความชื่อสัตย์ตามที่วัฒนธรรมหนึ่งเห็นว่าคือความชื่อสัตย์แต่ในอีก วัฒนธรรมหนึ่งกลับเห็นต่างกัน? บนเกาะโพลินีเชียนพื้นที่ทั้งหมดบนเกาะถือว่าเป็นพื้นที่สาธารณะไม่มีผู้ใคจับจอง ทุกคนต่างมีสิทธิที่จะใช้พื้นที่บนเกาะ การที่มีคนมาหยิบเอาสิ่งของของเราไปถือว่าเป็นการ "หยิบยื่นให้กับอีก ครอบครัว" ไม่ได้ถูกมองว่าเป็นการขโมยแต่ถือว่าเป็นการยืมที่ไม่มีความประสงค์จะส่งคืน แต่ในทางกลับกันที่ ประเทศสหรัฐอเมริกา หากมีคนแปลกหน้าดินเข้ามาในสวนหลังบ้านแล้วเด็ดผักผลไม้ถือว่าเป็นการขโมย การพูดจา เกินจริงคนหนึ่งอาจจะเรียกมันเป็นเพียงการพูดจาเกินจิงแต่อีกคนอาจจะถือว่าเป็นการโกหก เนื่องจากความแตกต่าง ทางค้านวัฒนธรรม บางครั้งจึงยากที่จะแยกแยะสิ่งที่บุคคลๆ หนึ่งพูดระหว่าง "ใช่" หรือ "ไม่ใช่" หรือการกระทำอย่าง ใดอย่างหนึ่ง "ถูก" หรือ "ผิด" แต่อย่างไรก็ตามการกระทำบางอย่างถือว่าไม่เหมาะสมในทุกๆ วัฒนธรรมซึ่งเราควรใช้ สติปัญญาในการแยกแยะ

พระพุทธเจ้ากล่าวไว้ในกาลามสูตร (Kalama Sutra) ว่าเราไม่ควรยอมรับหรือเชื่อสิ่งใค ๆ อย่างงมงาย โดยไม่ใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นจริงถึงคุณโทษหรือดีไม่ดีก่อนเชื่อ หากพิจารณาอย่างถี่ถ้วนแล้วพบว่าสิ่งที่เราได้รู้มา ผิดหรือไม่ถูกต้องเราต้องนำเรื่องดังกล่าวออกมาเสนอให้ทราบ พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับชาวกาลามา (Kalama) ดังนี้

เป็นสิ่งที่ถูกต้องสมควรแล้วสำหรับชาวกาลามาที่จะสงสัย ไม่แน่ใจหรือเกิดความไม่แน่ใจขึ้นเกี่ยวกับ สิ่งที่น่าสงสัย มาทางนี้ชาวกาลามา อย่าเพิ่งเชื่อตามสิ่งที่ฟังๆ กันมา อย่าเพิ่งเชื่อตามที่ทำต่อๆ กันมา อย่า เพิ่งเชื่อตามคำแล่าลือ อย่าเพิ่งเชื่อโดยอ้างตำรา อย่าเพิ่งเชื่อโดยนึกเดา อย่าเพิ่งเชื่อโดยคาดคะเนเอา อย่า เพิ่งเชื่อโดยนึกคิดตามแนวเหตุผล อย่าเพิ่งเชื่อเพราะถูกกับทฤษฎีของตน อย่าเพิ่งเชื่อเพราะมีรูปลักษณ์ ที่ควรเชื่อได้ อย่าเพิ่งเชื่อเพราะผู้พูดเป็นครูบาอาจารย์ของตน เมื่อทราบเช่นนี้แล้ว "สิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่ ไม่ดี เป็นสิ่งที่ควรถูกตำหนิ สิ่งเหล่านี้ถูกตำหนิจากผู้ที่มีปัญญา สัญญาแล้วลองสังเกตดูว่าสิ่งเหล่านี้จะ นำพาไปสู่อันตรายและสิ่งไม่ดี" ดังนั้นจงละมันซะ

ตามข้อความข้างต้นนี้ จึงเป็นการควรที่จะคำหนิครูอาจารย์หากมีพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสม และเป็นสิ่งที่ไม่สมควรเป็น อย่างยิ่งที่จะเชื่ออะไรง่ายๆ

เราอาจจะคิดว่าการตำหนิผู้อื่นไม่ใช่หน้าที่ของเรา เราอาจจะมีข้อสงสัยว่า "ทำไมบุคคลที่อาวุธโสกว่า ไม่ทำอะไร?" "ทำไมพวกเขาถึงมองไม่เห็นพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมเหล่านั้นแล้วแก้ไขก่อนที่มันจะบานปลายกันไป ใหญ่?" นักจิตวิทยาชื่อ โรมอนด์ ลอยด์ ริชมอนด์ กล่าวไว้เกี่ยวกับการที่ต้องเผชิญหน้ากับจิตไร้สำนึก, "ถ้าเราเรียนรู้ที่ จะแสดงความเจ็บปวดออกมาอย่างเปิดเผยตรงไปตรงมา ความหวาดกลัวที่มีอาจจะถูกเก็บไว้ได้ แต่ส่วนใหญ่แล้วพวก เราส่วนใหญ่มักจะไม่ชื่อสัตย์ต่อตนเองเท่าไหร่ พวกเราถูกควบคุมทางด้านจิตใจ พยายามเก็บอารมณ์ที่แท้จริงไว้ไม่ให้ ถูกแสดงออกมา" เหล่านี้เองทำให้ปัญหาต่างๆ ซับซ้อนมากยิ่งขึ้น แต่ในขณะเดียวกันความเงียบกลับถูกมองว่าเป็น ความจงรักภักดีคือสิ่งที่ถูกต้องและการแสดงออกเพื่อความถูกต้องกลับถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ผิด

# ถ้าคนอื่นเลือกที่จะประพฤติมิชอบเพราะพวกเขาละทิ้งศาสนา จงโอบอุ้มพวกเขาขึ้นมา

ผู้นำศาสนาอาจประพฤติมิชอบโดยการละทิ้งศาสนาแม้ว่าจะยังยู่ในคราบของพระสงฆ์นุ่งจีวรอยู่ก็ตาม กรณีเกี่ยวกับการประพฤติผิดทางศีลธรรมที่เป็นที่เลื่องลือคือกรณีของชิมาโน โรชิ หลังจากที่อาจารย์ผู้เป็นที่เคารพใน นิกายเซนนามว่าท่านไอทเคน โรชิได้พยายามพูดคุยกับชิมาโนแต่ไม่เป็นที่สำเร็จ ท่านไอทเคนจึงได้นำปัญหาไป ปรึกษากับอาจารย์ของท่านที่ประเทศญี่ปุ่น เนื้อความมีว่า "ผู้คนคิดว่าชิมาโนประพฤติมิชอบและพวกเราควรจะช่วยให้ เขาประพฤติชอบ" ตามบันทึกดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าการพยายามสนับสนุนผู้อื่นให้ประพฤติชอบไม่เพียงพอ

ในทางศาสนาแล้วบุคคลใดที่ประพฤติมิชอบที่สร้างความเสื่อมเสียเป็นอย่างมากจะถูกขับออกจาก ศาสนา แต่อย่างไรก็ตามในหลายๆ ครั้งก็ไม่ได้เป็นไปตามกฎเกณฑ์ที่ว่าไว้ เช่นในกรณีของท่านมาร์เซียลและคณะที่ เรียกตนเองว่า Legionnaires of Christ ผู้ก่อตั้งกลุ่มนี้เองที่เป็นสาเหตุหลักหรือตัวการหลักของการเกิดเรื่องราวอื้อฉาว ในครั้งนั้น เหตุการณ์นี้ได้ถูกเปิดเผยหลังจากที่มีผู้ศึกษาศาสนาคนหนึ่งได้นำเรื่องราวดังกล่าวไปรายงานให้กับทาง เจ้าหน้าที่ในกรุงโรม จนในที่สุดการประพฤติผิดมิชอบทางศาสนาดังกล่าวได้หยุดลง ในบางกลุ่มศาสนาผู้อาวุธ โสหรือผู้ที่อยู่เบื้องสูงยังคงถูกมองว่าเป็น "ตัวแทนของพระเจ้า" เมื่อเป็น เช่นนี้แล้วผู้ที่อยู่เบื้องสูงถือว่าเป็นผู้ที่ต้องรับผิดชอบต่อการกระทำที่เกิดขึ้นภายในชุมชนทั้งหมดรวมถึงความผิดพลาด ต่างๆ ด้วย ในปัจจุบันผู้ที่อยู่เบื้องสูงไม่ว่าจะมาจากการแต่งตั้งหรือถูกเลือกจะถูกมองว่าเป็นผู้ที่สร้างชีวิตชีวาให้ชุมชน เป็นผู้ที่ชุมชนมอบความไว้วางใจให้ และเป็นผู้ที่ดึงเอาความดีของแต่ละคนออกมา แต่ความรับผิดชอบส่วนบุคคล โดยทั่วไปแล้วเป็นหน้าที่ของแต่ละบุคคลในชุมชนเอง "การฝ่าฝืน" อาจจะเป็นเพียงการแสดงออกถึงความเป็นเด็ก เมื่อ ครั้งในอดีตการฝ่าฝืนกฎนั้นถูกมองในแง่บวก พระสงฆ์และแม่ชีบางท่านจะทดสอบนักเรียนของท่านโดยนำความ ศักดิ์สิทธิ์มาใช้เป็นส่วนหนึ่งของการฝึกฝน ยกตัวอย่างเช่นในยุโรปพระที่เริ่มฝึกใหม่อาจจะต้องปลูกไม้แห้งๆ ไม้หนึ่ง ลงบนพื้นดินแล้วรดน้ำ หลังจากเวลาแห่งการ "อยู่ในโอวาท" และการบ่นผ่านไปเป็นปีๆ เมื่อความถือตัวได้ถูกทำลาย ไปเมื่อนั้นไม้แห้งๆ ที่ปักไว้ก็จะแบ่งบาน พระนักบวชชาวพุทธทิเบตนามว่าท่านมิลารีพา (Milarepa) ต้องสร้าง สิ่งก่อสร้างต่างๆ เสร็จแล้วก็ต้องทำลายแล้วก็สร้างใหม่อีกครั้งจนนับไม่ถ้วน การทำเช่นนี้เพื่อเป็นการแสดงถึงความ พยายามที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นบททดสอบถึงความมุ่งมั่น และความตั้งใจที่จะชำระจิดใจจากการกระทำที่ไม่ดี การกระทำ ดังกล่าวเหล่านี้เป็นการแสดงให้เห็นถึงการที่ผู้ที่เริ่มเข้ามาศึกษาทางธรรมพยายามเสาะแสวงหาความเห็นแจ้งทางค้าน จิตวิญญาณและมีความมุ่งมั่นที่จะสละสิ่งต่างๆ เพื่อพัฒนาจิตวิญญาณของตนเอง

อย่างไรก็ตามวิธีการฝึกปฏิบัติทางธรรมนั้นมีหลากหลายวิธี ผู้ฝึกแต่ละคนก็มีแผนการฝึกมีกลยุทธ์ใน การฝึกที่แตกต่างกันออกไปซึ่งโดยส่วนใหญ่แล้วก็ขึ้นอยู่กับการฝึกสอนที่ตนเองได้ร่ำเรียนมา ครูผู้ฝึกบางท่านอาจจะ เก่งในเรื่องการอธิบายหรือยกตัวอย่างลักษณะนิสัยที่ดีและการประพฤติตามหลักจรรยาแต่บางครั้งพวกท่านก็อาจจะไม่ เก่งในเรื่องดังกล่าว ดังนั้นในบางครั้งจึงเกิดการตีความกฎต่างๆ ที่หลากหลายออกไป อาจารย์บางท่านอาจจะตั้งใจที่จะ ประพฤติมิชอบแต่บางท่านอาจจะไม่ทราบจริงๆ ว่าสิ่งไหนถูกหรือสิ่งไหนผิด ความแตกต่างอยู่ที่กระบวนการการรับรู้ เกี่ยวกับความผิดชอบทางศีลธรรมและการที่กระทำการไปโดยไม่มีความเกรงกลัวใดๆ หรือหวังว่าจะไม่มีใครจับได้ พวกเราจะทำยังไงได้บ้างเพื่อพัฒนาโปรแกรมการฝึกสอนที่จะช่วยให้ผู้ฝึกได้เรียนรู้และพัฒนาตนเองในแง่ของ ศีลธรรม?

# จงเป็นศาสนิกชนที่ดีเพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับผู้คนที่ปฏิบัติตาม

เมื่อข้าพเจ้าเริ่มเคขชินกับการเป็นผู้เริ่มบวชใหม่แล้วนั้น ข้าพเจ้าจำได้ว่ามีคนให้ที่คั่นหนังสือกับข้าพเจ้า บนที่คั่นหนังสือนั้นขียนว่า "ชีวิตของข้าพเจ้าจริงๆ แล้วมันไม่ใช่ตัวข้าพเจ้าเพราะพระเจ้าอยู่ในตัวข้าพเจ้า" เมื่อตอนนั้น ที่ได้อ่านข้าพเจ้ารู้สึกปลาบปลื้มขินดีนัก รู้สึกมั่นใจว่าเมื่อเลือกที่จะเดินทางตามทางกริสต์ศาสนาแล้วพระเจ้าจะรวม เป็น "หนึ่ง" กับตัวข้าพระเจ้าเอง หลังจากนั้นมาเป็นปีๆ ข้าพเจ้าก็ได้เกิดความรู้สึกกลัวและสงสัยเมื่อได้มานั่งพิจารณา ถ้อยคำนั้นอีกครั้งว่าตกลงแล้ว "มันหมายถึงอะไร?" พระเจ้าอยู่เหนือพรมแดนใดๆ ท่านอยู่สูงเกินกว่าที่จะมีความรู้สึกชอบและไม่ชอบ ท่านอยู่เหนือศาสนา อยู่เหนือความเป็นเชื้อชาติขิว ท่านเป็นคนของประชาชน จริงๆ แล้วสิ่งที่ท้าทาย คือว่าเราจะสามารถตัดความรู้สึกชอบพอส่วนตนได้หรือไม่ เรื่องของวัฒนธรรม และแนวคิดที่จะนำพาเราให้ไปอยู่ เหนือความกังวลทางโลกและหาหนทางไปสู่ความจริงอันสูงส่ง การปฏิบัติเบื้องต้นสำหรับผู้สอนสาสนาคือ ต้องเต็มใจ ที่จะรับประทานอาหารหลากหลายชนิด, เรียนรู้ภาษาอื่นๆ, ต้องมีความอดทนอดกลั้นเพื่อพยายามทำความเข้าใจกับวิถี การปฏิบัติที่แตกต่างออกไปตามแต่วัฒนธรรม, และต้องเการพและขอมรับว่าคนต่างวัฒนธรรมย่อมปฏิบัติตนต่าง ออกไป ในทางพุทธสาสนาที่เรามักจะกล่าวกันว่า "เพื่อจะได้เห็นแจ้ง" ความจริงแล้วมันหมายถึงอะไรกันแน่? มันคือ การที่เราหลุคพ้นภายในจิตของเราเองหรือว่าคือการที่เป็นแสงสว่างคอยช่วยเหลือกนอื่นๆ ให้เห็นแจ้งแบบที่เรียกว่า

"ช่วยให้ทุกสรรพสิ่งหลุดพ้น" เช่นนั้นหรือ? เราควรจะประพฤติตนเยี่ยงไรเพื่อจะได้เป็นตัวอย่างที่น่าเชื่อถือให้กับ บุคคลที่มองหาหนทางที่จะหลุดพ้นจากความโลภ ความโกรธความเขลา และความทุกข์? ในพระคำภีร์ฮีบรูกล่าวไว้ว่า อับบราฮัมได้ร้องขอต่อพระเจ้าไม่ให้ท่านทรงทำลายเมืองโซดัมและโกมอร์ราห์ซึ่งเป็นเมืองที่เต็มไปด้วยบาปและคน ชั่วเพียงเพราะว่ามีคนอีกสิบคนที่เป็นคนดีอาศัยอยู่ในเมืองดังกล่าว อับบราฮัมได้เสี่ยงชีวิตตนเองเพียงเพื่อที่จะ ช่วยชีวิตผู้อื่นแม้เพียงหนึ่งชีวิตกีตาม

# สิ่งที่สำคัญที่สุดคือ ความสัมพันธ์อันดีของเราเองกับพระเจ้า

ในเพลง "The Greatest Love of All" ของวิทนีย์ ฮูสตั้น (Whitney Houston) ได้สื่อความรู้สึกที่พวกเรา เององจะสามารถสื่อถึง

> เราทุกคนพยายามเสาะหาวีรบุรุษซักคน เราทุกคนต้องการใครซักคนที่เราจะไว้ใจได้ น่านับถือ.....

ความหวังที่ว่าต้องการฮีโร่หรือวีรบุรุษเป็นธรรมชาติของมนุษย์ และวิทนีย์ ฮูสตั้นก็ได้ใส่คำตอบของเธอเองลงไปใน เนื้อเพลง:

ฉันเชื่อนะว่าเด็กๆ คืออนาคตของพวกเรา
สอนพวกเขาให้ดีและให้พวกเขานำทาง
ให้พวกเขาได้เห็นสิ่งที่สวยงามที่อยู่ภายในพวกเขา
ให้พวกเขาได้รู้สึกภูมิใจในสิ่งที่พวกเขาทำ
ให้เสียงหัวเราะของเด็กๆ เหล่านั้นเตือนพวกเราถึงสิ่งที่พวกเราเคยเป็น ฉันตัดสินใจนานแล้ว ที่จะไม่เดินตามใคร
ถึงฉันจะล้มเหลวหรือประสบความสำเร็จ
ฉันก็คิดว่าอย่างน้อยฉันก็ได้ใช้ชีวิตในแบบของฉันเอง
ไม่ว่าคนอื่นจะเอาอะไรจากฉันไปก็ตาม
พวกเขาไม่มีทางเอาศักดิ์ศรีของฉันไปได้
เพราะความรักที่ดีที่สุดกำลังเกิดขึ้นกับฉัน
และฉันก็พบว่าสิ่งนั้นอยู่ในตัวฉันนี่เอง

ในความคิดของวิทนีย์เองมองว่าการเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับผู้อื่นโดยเฉพาะอย่างยิ่งกับเด็กๆ คือการที่เรามีชีวิตอยู่อย่าง กล้าหาญในสถานที่ที่เต็มไปด้วยความรัก

สิ่งสำคัญอีกประการหนึ่งที่จะนำพาเราไปสู่การหลุดพ้นและช่วยเหลือผู้อื่นให้หลุดพ้นด้วยคือการสำนึก ถึงคุณค่าของความเป็นมนุษย์ หลักธรรมบทแรกของหลักธรรมทั้ง 37 ข้อของพุทธศาสนิกชน (37 Practices of All Buddha's Sons) กล่าวไว้ว่า ร่างกายสังขารมนุษย์นั้นได้ถูกมอบมาพร้อมกับเวลา ภาชนะที่ดีนั้นยากนักที่จะพบ เมื่อเรามีร่างกายที่สมบูรณ์แล้ว จงมุ่งมั่นพยายามอย่าได้ลดละ เพื่อวันหนึ่งเราจะได้ข้ามผ่านมหาสมุทรและหลุดพ้นจากสังสารวัฏ แต่ไม่เพียงแต่เราเท่านั้นที่หลุดพ้น คนอื่นๆ ด้วยเช่นกัน สิ่งแรกคือจงตั้งใจฟัง คิดอย่างรอบครอบ และจงทำสมาธิให้มาก พุทธสาสนิกชนทั้งหลายย่อมประพฤติตนตามนี้

จากข้อความข้างค้นเตือนให้นึกถึงคำแนะนำของท่านนักบวชคาร์เมไลท์ที่ได้กล่าวไว้ว่า: จงเข้าใจแรงบันดาลใจของ ตนเอง เมื่อความเงียบเข้าทำร้ายและอาจมองคูว่าไม่มีที่สิ้นสุด จงจำไว้ว่าพระจันทร์ตกดินเพียงเพื่อให้พระจันทร์ควง ใหม่ขึ้นมาส่องสว่างอีกครั้ง ทุกข์นั้นความจริงแล้วมีที่สิ้นสุด เพียงแต่เราต้องคอยพยายามชำระล้างจิตใจเราให้สะอาด อยู่เสมอและจงตั้งมั่นว่าสักวันหนึ่งเราทุกคนรวมถึงสรรพสัตว์ทั้งหลายจะต้องข้ามผ่านสังสารวัฏหรือการเวียนว่ายตาย เกิดไปได้

Bhikkhuni Lee and Bayatee Dueraman

จุดมุ่งหมายของข้าพเจ้าในการเป็นครูสอนศาสนาพุทธคือ การปลูกฝังจิตวิญญาณที่เปิดกว้างและให้ความเคารพต่อผู้อื่น และเป็นความตั้งใจของข้าพเจ้าที่จะนำเสนอบทความนี้ร่วมกันกับเพื่อนร่วมงาน ซึ่งก็คือคุณ ภายาตี ดูรามัน ผู้มีศรัทธา ในศาสนามุลลิม ถึงเวลาแล้วที่สันติภาพควรจะเกิดขึ้นระหว่างชาวพุทธและชาวมุสลิมในประเทศไทย ปัญหาเหล่านี้มี อิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงมุมมองของเราที่มีต่อศาสนาในทุกๆ ด้านของชีวิตและสังคมสิ่งแวดล้อม สังคมที่มีความ ศรัทธาที่แตกต่าง ควรหันหน้าเข้าหากันเพื่อเจรจาและให้ความร่วมมือ อันเป็นหนทางสู่การขกข่องและให้เกียรติกันใน แต่ละวัฒนธรรมเพื่อสันติภาพ โดยเนื้อแท้แล้ว จารีตประเพณีของศาสนาพุทธและ ศาสนาอิสลาม มีแนวทางและ วิธีการอันจะนำไปสู่การบรรลุเป้าหมายร่วมกันในการสร้างสันติ ทั้งในระยะสั้น และระยะขาว ดังตัวอย่างที่เป็น ประโยชน์ที่สมควรกล่าวถึง เช่น คำว่า "มุสลิม" หมายความว่า "สงบ" และในภาษาอาหรับ คำว่า "ซาลามา" ที่เป็น รากฐานของคำว่า "อิสลาม" ก็มีหมายความถึง "การสร้างสันติ"

ท่านพุทธทาสภิกขุได้ส่งเสริมให้มีการศึกษาศาสนาเชิงเปรียบเทียบ เพื่อที่จะนำไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติ ของสังคมต่างๆ ท่านเชื่อว่าความอดกลั้น อดทน และจิตใจที่เปิดกว้างของผู้ที่มีความศรัทธาที่ต่างกัน จะยังผลให้มีชีวิต ทางศาสนาที่เป็นประโยชน์ ภิกขุซิน เตา มีความเห็นว่ามนุษย์ทั้งหลายต่างเป็นสมาชิกของครอบครัวเดียวกัน ในศาสนา อิสถาม สมาชิกทุกคนในสังคมหรือทั้งโลกต่างก็เป็นสมาชิกในครอบครัวเดียวกัน อิหม่ามอับดุล ราอุฟ กล่าวไว้ว่า บทบาทของผู้นำทางจิตวิญญาณคือการสอนวิธีการเป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ ดังเช่นพระพุทธเจ้า

บทความฉบับนี้ศึกษาข้อเท็จจริงโดยปราสจากการขีดคั่นหรือเส้นแบ่งใดๆ ด้วยความเข้าใจอันลึกซึ้ง ความ เคารพสรัทธาในจารีตประเพณี จนอาจกล่าวได้ว่า ผู้มีสรัทธาทั้งหลายสามารถพบปะสนทนากันได้ในเรื่องของสันติภาพ ไม่ว่าจะในฐานะชาวมุสลิมหรือชาวพุทธ

Karma Lekshe Tsomo

ชีวิตของคุณแม่เทเรซา แม่ชีผู้โด่งดังในศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิก เป็นแรงบันคาลใจและแบบอย่างสำหรับหญิง ชายนับล้านๆ จากภูมิหลังศาสนาต่างๆ มากมาย ภารกิจการกุศลที่ช่วยเหลือคนยากไร้ของท่านได้รับการยกย่องว่าเป็น ตัวอย่างของความรักและความยุติธรรม สะท้อนคำสอนทางค้านสังคมของศาสนาคริสต์นิกายโรมันคาทอลิกออกมาได้ อย่างเป็นรูปธรรมที่สุด แม้ท่านจะใช้ภาษาของศาสนาคริสต์และวางรากฐานงานของท่านอย่างมั่นคงในกรอบจารีต ความเชื่อของตน แต่ชีวิตที่อุทิศให้แก่งานที่เปี่ยมไปด้วยเมตตาของท่านแผ่ขยายไปนอกกรอบศาสนา ท่านได้รับรางวัล โนเบลสาขาสันติภาพเมื่อปี 1979 และได้รับประกาศให้เป็น บุญราศีในปี 2003 แต่น่าประหลาดใจยิ่งนักที่ชีวิตและงาน กุศลของท่านกลับได้รับความสนใจในเชิงวิชาการน้อยมาก

รายงานชิ้นนี้ ผมนำเสนอการวิเคราะห์เชิงพุทธในชีวิตและภารกิจเพื่อสังคมที่เป็นธรรมของสตรีที่น่าทึ่งผู้นี้ จุดประสงค์ของผมมิใช่เพื่อวิจารณ์คุณแม่เทเรซา ผู้อ่านหรือคนที่มองในแง่หักเหเช่นนั้นอาจสรุปเอาเองดังกล่าว แต่ ประเด็นสำคัญของรายงานฉบับนี้เป็นการวิเคราะห์เปรียบเทียบหลักการทางสาสนาคริสต์ที่ใน้มนำไปสู่การทำงาน อย่างไม่เห็นแก่ตัวของคุณแม่เทเรซา กับหลักการที่ใน้มนำสู่พระโพธิสัตว์ ซึ่งเป็นผู้ที่มุ่งมั่นบำเพ็ญบารมีอย่างไม่เห็นแก่ ตัวในขนบธรรมเนียมสาสนาพุทธ อันดับแรก ผมจะพูดถึงชีวิตและคำสอนของ 'บุญราสีแห่งกัลกัตตา' อันดับสอง ผม จะพูดถึงอุดมการณ์พระโพธิสัตว์ และอธิบายถึงข้อกำหนดเบื้องต้นในการเข้าสู่วิถีแห่งพระโพธิสัตว์ อันดับสาม ผมจะ ใช้บรรทัดฐานเหล่านี้ประเมินแรงบันคาลใจและความสำเร็จของคุณแม่เทเรซาในส่วนที่สัมพันธ์กับแรงบันคาลใจและ ความสำเร็จของพระโพธิสัตว์ ในการเปรียบเทียบข้ามวัฒนธรรมดังกล่าว ผมจะเจาะลึกเข้าไปในค่านิยมพื้นฐานและ คุณสมบัติความเป็นมนุษย์ที่ปรากฏในคำบรรยายของคุณแม่เทเรซาจากมุมมองทางพุทธและคริสต์ นัยยะของรายงาน ชิ้นนี้คือประเด็นในการวัดจากเกณฑ์เดียวกัน – แนวคิดที่คล้ายคลึงกันในบริบทที่ต่างกันนำมาเทียบเคียงกันอย่างชอบ ธรรมได้มากน้อยแค่ไหน

# เพื่อช่วยเหลือและชำระบาปแก่ผู้ยากไร้ที่สุดในหมู่ผู้ยากไร้

คุณแม่เทเรซา มีชื่อเดิมว่า แอ็กเนส กอนจา โบยาจู เกิดเมื่อปี 1910 ในครอบครัวคริสต์โรมันคาทอลิกชาวอัล บาเนียที่มีฐานะดีในเมืองสโกเปีย ซึ่งปัจจุบันคือประเทศมิชิโดเนีย ในวัยเด็ก ท่านเป็นคนที่เคร่งศาสนาและสนใจดูแล ให้ความช่วยเหลือคนยากจนที่อยู่รอบบ้าน ในวัย 18 ท่านได้รับแรงบันดาลใจจากจดหมายของบาทหลวงชาว ยูโกสลาเวียที่ทำงานในเมืองเบงกอล จึงเดินทางจากบ้านไปยังเมืองเซเกรป และต่อมาไปยังเมืองดับลินที่ซึ่งท่านเข้า ร่วมกลุ่มมิชชันนารีที่มีชื่อเสียง สำนักชีโลเรโต หลังจากนั้นไม่นาน ในปี 1928 ท่านเดินทางไปยังอินเดีย โดยเป็นชี ฝึกหัดสองปีที่เมืองคาร์จีลิงก่อนสาบานตนเป็นแม่ชีครั้งแรก จากนั้นท่านเป็นครูสอนประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์และ กลายเป็นครูใหญ่ของโรงเรียนสตรีเซนต์มาเรีย ซึ่งเป็นโรงเรียนที่มีชื่อเสียงดำเนินงานโดยสำนักชีโลเรโตในเมืองกัลกัต ตา ในปี 1937 ท่านสาบานตนเป็นครั้งสุดท้ายและได้รับสมญาจากศาสนาว่า แม่ชีเทเรซา ในปี 1946 ท่านได้ยินพระ วจนะของพระเจ้าที่นำทางไปสู่การทำงานอุทิศตนเพื่อคนยากจน¹

ในปี 1950 ท่านได้รับอนุมัติจากสังขมณฑลกัลกัตตาและพระสันตะปาปาปิอุส ที่ 12 ก่อตั้งสำนักชี มีชื่อว่า คณะมิชชันนารีแห่งความรักของพระเจ้า (The Missionaries of Charity) โดยประกาศวัตถุประสงค์ที่จะรับใช้ ผู้ค้อยโอกาสและใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับพวกเขาเหล่านั้น "ภารกิจเฉพาะของเราคือทุ่มเทเพื่อช่วยเหลือและชำระบาปแก่ผู้ ยากไร้ที่สุดในหมู่ผู้ยากได้" ท่านเริ่มดำเนินภารกิจเพื่อการกุสลทันที และสองปีต่อมาได้เปิดบ้านสำหรับคนยากไร้ที่ กำลังจะตายในวัดกาลีกัต ซึ่งเป็นที่พำนักสำหรับผู้แสวงบุญที่ไม่มีใครอาศัย ซึ่งเป็นศาสนสถานของชาวฮินดู ตลอด 45 ปีต่อมา มีแม่ชีที่อุทิสตนราว 4,000 คนดำเนินรอยตามตัวอย่างของท่านและคนทั่วไปเป็นอาสาสมัครนับ 10,000 คนเข้า มาช่วยงาน ท่านคอยดูแลผู้ป่วย ผู้ถูกกดขี่ และทอดทิ้ง แม้ต่อมาตนเองจะติดเชื้อวัณโรค ท่านยังคงทำงานดูแลช่วยเหลือ ผู้ป่วยโรคเรื้อน และผู้ติดเชื้อโรคเอดส์จวบจนเสียชีวิตเมื่อปี 1997 ดำรงชีวิตเฉกเช่นเดียวกับผู้ยากไร้ที่ท่านอุทิสตนให้ โดยมองว่าพวกเขาเหล่านั้น คือ "พระคริสต์นั่นเอง"

แม้งานของท่านจะ ได้รับการยกย่องว่าเป็นภารกิจแห่งสันติภาพและกุสลบุญ แต่ตัวคุณแม่เทเรซาก็ยังได้รับ เสียงวิพากษ์วิจารณ์พอสมควร โดยเฉพาะคริส โตเฟอร์ ฮิชเชนส์ประนามงานของคุณแม่เทเรเซาทั้งในข้อเขียนและ ภาพยนตร์ ขณะที่ท่านได้รับความชื่นชมว่าเป็นรูปธรรมแห่งสรัทธาทางคริสต์สาสนาและความดีงาม เป็น "นางฟ้า แห่งความเมตตา" และ "นักบุญในสลัม" จากหลายๆ คน แต่ผู้ที่มีความเห็นต่างประนามว่าท่านเป็นคนบ้าและจอมลวง คุณแม่เทเรซาหลีกหนีจากความสะดวกสบายสมัยใหม่ทั้งปวง ใช้ชีวิตอย่างยากจนเป็นเวลาเกือบ 50 ปี แต่ก็ถูกติหนิว่า ไม่ยอมให้แม่ชีในสำนักของท่านใช้พัดลม เครื่องซักผ้าหรือลิฟท์เพื่อช่วยแบ่งเบาภาระการทำงาน แต่ท่ามกลางกระแส เสียงอื้อฉาวเหล่านี้ เมื่อพระสันตะปาปาจอห์น ปอลประกาสให้คุณแม่เทเรซาเป็นบุญราสีแห่งกัลกัตตา ซึ่งเป็นก้าว เริ่มต้นของการเป็นนักบุญ ประชาชนราว 150,000 คนจากทั่วโลกชุมนุมกันที่โรมเพื่อร่วมเลลิมฉลองเป็นเกียรติแค่ท่าน

น้อยคนนักที่สงสัยในความเป็นบุคคลพิเศษของคุณแม่เทเรซา และหลายคนยกย่องว่าเป็นท่านตัวอย่างที่ เสียสละและใจบุญในการทำกุศลและศรัทธาแก่กล้าของศาสนาคริสต์ ชีวิตที่เต็มไปด้วยความเมตตาและโอบอ้อมอารี ของท่านท่ามกลางผู้ยากไร้และต่ำต้อยในอินเคียเป็นการวางมาตรฐานใหม่ของความหมายของการอุทิศตนแค่พระเยซู เจ้าและกลายเป็นเครื่องมือแห่งความรักของพระเจ้า:

สำหรับฉัน พระเจ้าคือชีวิตที่ฉันต้องการคำรงอยู่ คือแสดงสว่างที่ฉันต้องการสะท้อน คือหนทางไปสู่พระ บิคา คือความรักที่ฉันต้องการแสดงออก คือความสุขที่ฉันต้องการแบ่งปัน คือสันติสุขที่ฉันต้องการหว่าน เพาะรอบตัว พระเยซูเจ้าคือทุกอย่างสำหรับฉัน<sup>4</sup>

อย่างไรก็ดี ประเด็นที่เราสนใจตรงนี้คือ เราจะเรียกคุณแม่เทเรซาว่า พระโพธิสัตว์ได้หรือไม่ ปัจเจกผู้เสียสละ ตนเองอย่างยิ่งในความหมายทางพุทธศาสนา เพื่อตอบคำถามนี้ เราจำเป็นต้องทราบถึงคุณสมบัติของพระโพธิสัตว์ก่อน

# การเข้าสู่วิถีแห่งพระโพธิสัตว์

ความห่วงใยที่ไม่เสื่อมคลายต่อความเป็นอยู่ของสัตว์โลก (สิ่งมีชีวิตที่มีจิตสำนึก) เป็นคุณลักษณะที่สำคัญ ประการหนึ่งของคำสอนของพระพุทธเจ้า ดังปรากฏแม้ในจารึกพุทธสาสนายุคแรกๆ พระพุทธเจ้าประกาศเจตนารมณ์ ในการปฏิบัติกิจของท่านเพื่อช่วยเหลือทุกคนและกระตุ้นให้คนอื่นๆ ทำเช่นเคียวกัน ในพระสูตรของมัชฉิมนิกาย ซึ่ง เป็นคัมภีร์ภาษาบาลีที่ใช้ในฝ่ายเถรวาท กล่าวไว้ว่า:

วางตะบองและดาบ ฉันดำรงชีวิตที่บริสุทธิ์และเมตตา

# เปี่ยมไปด้วยความเอื้ออารีและเวทนาต่อทุกชีวิต<sup>5</sup>

ในพุทธศาสนานิกายมหายาน ความมุ่งมั่นที่จะคำรงชีวิตค้วยเมตตา กรุณาและเวทนาต่อสรรพสิ่งที่มีชีวิต กลายเป็นเป้าหมายสูงสุดและเชื่อมโยงกับเป้าหมายใหม่ที่จะบรรลุความเป็นพุทธ ปรัชญาพระโพธิสัตว์ที่จะหลุดพ้น เป็นสิ่งที่ตามมาภายหลังโดยธรรมชาติ ปรัชญานี้ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเชื่อที่ว่าสัตว์โลกมีจำนวนไม่จำกัดและใน กฎแห่งการเวียนว่ายตายเกิด (สังสารวัฏ) สัตว์โลกล้วนเชื่อมโยงถึงกันไม่ครั้งใดก็ครั้งหนึ่ง ดังนั้น สัตว์โลกทั้งหลายจึง ถูกมองว่าเคยเป็นแม่ที่รักยิ่งของตนเอง ไม่ใช่เพียงครั้งเดียว แต่นับครั้งไม่ถ้วน การยอมรับดังกล่าวเมื่อรวมกับเมตตา ธรรมอันยิ่งใหญ่ ส่งผลลัพธ์เป็นความรัสึกที่ท่านทาไลลามะ ที่ 14 เรียกว่า "ความรับผิดชอบสากล"

แต่วิถีแห่งพระโพธิสัตว์ไม่ใช่แค่ใช้ชีวิตอย่างมีเมตตา การเป็นพระโพธิสัตว์ จะต้องบรรลุเกณฑ์เฉพาะเจาะจง สามข้อ นั่นคือ การสละกิเลส ตั้งโพธิจิต และเข้าถึงธรรมชาติของความว่าง ซึ่งพระอติษะ นักวิชาการชาวอินเดีย

ประกาศไว้ชัดเจนในผลงานทางศาสนาของท่านที่ชื่อ Lamp for the Path to Englightenment (โพธิประทีป) <sup>8</sup> ถึงแม้คำว่า "โพธิสัตว์" อาจใช้แบบค่อนข้างหลวมๆ กับคำพูดทั่วไปที่บ่งบอกถึงคนที่มีจิตใจเมตตากรุณา <sup>9</sup> แต่ถ้าจะพูด ให้ถูกต้อง คนที่ทำได้ครบตามเกณฑ์สามข้อนี้เท่านั้นจึงจะเข้าข่ายเป็นพระโพธิสัตว์

# ทฤษฎีแห่งการหลุดพ้นจากบาป การละทิ้งความเห็นแก่ตัว

หลักการข้อแรกของการคำเนินชีวิตแนวทางโพธิสัตว์ คือ การตัดขาดหรือละทิ้ง เช่นที่แม่ชีเทเรซาได้อุทิศตน อย่างไม่เห็นแก่ตัวเพื่อผู้ยากไร้และผู้ที่เดือดร้อนแสนสาหัส – เช่น ผู้ที่ถูกทอดทิ้ง ผู้ที่กำลังจะเสียชีวิต ผู้ป่วยโรกเรื้อน – ตามท้องถนนในเมืองกัลกัตตา ตามข้อมูลที่ได้ศึกษาอย่างดีเห็นได้ว่า แม่ชีเทเรซาก็รู้สึกว่าต้องละทิ้งความสะดวกสบาย ในชีวิตในฐานะกรูใหญ่ของโรงเรียนเซนต์แมรี หลังจากที่ได้สอนหนังสือที่โรงเรียนนี้มา 20 ปีเพื่อดำเนินการกิจที่จะ ช่วยรองรับกลุ่มคนยากไร้ของอินเดีย แม่ชีเทเรซาไม่เพียงแต่ใช้ชีวิตยากจนเช่นผู้ยากจนที่เธอดูแล แต่ยังได้สร้างแรง บันดาลใจแก่แม่ชีต่างๆที่มีความต้องการอุทิศตนในลักษณะเดียวกันและได้สร้างตำนานที่เห็นได้ในการดูแลผู้ยากไร้ใน แต่ละชุมชนต่างๆทั่วโลก การละทิ้งอีกลักษณะหนึ่งของแม่ชีเทเรซาก็คือการตัดสินใจอย่างเด็ดขาดที่จะออกจาก กรอบครัวที่ให้กำเนิดเพื่อเป็นแม่ชี และตัดขาดความสัมพันธ์ทั้งกายและใจในการแต่งงานและมีบุตร ไม่มีใครสงสัยเลย ว่าเธอได้รวมเอาอุดมกติในการปฏิเสธ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ ascetics ของการปฏิเสธจารีตประเพณีทุกอย่างของทุกศาสนา

เมื่อตรวจสอบแนวคิดแห่งการละทิ้ง เราพบความแนวทางที่สอดคล้องกันอย่างใกล้ชิดระหว่างระเบียบการ ปฏิบัติตามแนวทางของกาทอลิกและพุทธศาสนา พระสงฆ์และแม่ชีของสำนักคาทอลิกได้ปฏิบัติตามคำขอร้องของเยซู แห่งนาซาเรธที่ว่า "จงละทิ้งทุกสิ่งที่เจ้ามีและตามข้ามา" พวกเขาจึงสละชีวิตการแต่งงานและชีวิตครอบครัวเพื่อมารับ ใช้พระผู้เป็นเจ้าโดยผ่านการคำเนินชีวิตของความยากจน การครองพรหมจรรย์ และการเชื่อฟังคำสั่ง ในทำนองเดียวกัน แนวคิดแห่งการละทิ้งในบริบทของพุทธศาสนานั้นโดยทั่วไปสามารถประยุกต์ได้กับรูปแบบชีวิตของกิกษุและกิกษุณี ซึ่งเป็นพระสงฆ์และแม่ชีที่ตัดขาดชีวิตครอบครัวและเข้าร่วมกับสงฆ์ และชุมชนวัด อย่างไรก็ตามคำว่า "การละทิ้ง" ดังที่ประยุกต์ใช้กับโพธิสัตว์นั้นมีความหมายเฉพาะเจาะจง ไม่เพียงแต่หมายถึงการละทิ้งความสุขทางโลก แต่เป็นการ ตัดขาดจากวัฏจักรของการมีชีวิตอยู่ด้วย – ซึ่งก็คือกงล้อแห่งการเกิด การตาย และการเกิดใหม่ ซึ่งเรียกว่า สังสารวัฏ ความเข้าใจเรื่องการละทิ้งนี้ขึ้นอยู่กับทฤษฎีแห่งการเกิดใหม่ครั้งแล้วครั้งเล่าในอาณาจักรที่เรียกว่า สังสารวัฏ ในนรก และสวรรค์นับครั้งไม่ถ้วน และในอาณาจักรของมวลมนุษย์ สัตว์ และภูตผี ซึ่งต่างจากแนวคิดโรมัน คาทอลิกเรื่องชีวิต ในอนาคต ไม่ว่าจะเป็นสวรรค์ นรก หรือสถานที่ชำระล้างบาป

แม้จะมีความเชื่อที่คล้ายกันในเรื่องนรกสวรรค์ตามจารีตประเพณีของพุทธสาสนาและคริสเตียน แต่ทั้งสอง สาสนาก็ไม่ได้มีทฤษฎีแห่งการหลุดพ้นจากบาป เช่นเดียวกัน พุทธสาสนาพยายามให้บรรลุการหลุดพ้นจาก สังสารวัฏ ขณะที่คริสเตียนมุ่งเน้นการหลุดพ้นจากบาปโดยผ่านพลังแห่งการฟื้นคืนชีพของพระเยซูคริสต์ ยิ่งกว่านั้น ในทรรสนะ ของชาวคริสเตียน ชีวิตที่เป็นอมตะและได้อยู่ร่วมกับพระผู้เป็นเจ้าในสวรรค์ คือ รางวัลที่เราคาดหวังสำหรับความ สรัทธา และ/หรือผลงานที่ดี ซึ่งขึ้นอยู่กับคณะนิกาย "ในบ้านของพ่อข้านั้นมีคฤหาสน์หลายหลัง ข้าจะไปจัดเตรียม สถานที่ให้ท่าน" (จอห์น 14:2) หากเปรียบเทียบกันแล้ว ในทรรสนะทางพุทธสาสนานั้น แม้ว่าการเกิดใหม่ในฐานะ พระผู้เป็นเจ้าที่มีชีวิตยั่งขืนในสวรรค์จะเป็นเรื่องที่น่าพิสมัยอย่างยิ่งและอาจจะมีชีวิตยาวนานมากถึง 80,000 ปี แต่นั่น ไม่ใช่สภาพที่เป็นนิรันดร เป็นเพียงชั่วคราวเท่านั้น ทันทีที่กุศลกรรมของคนๆหนึ่งได้ใช้หมด ผลลัพธ์ที่ดีงามซึ่งเกิดจาก การกระทำที่ประเสริฐบริสุทธ์เมื่อยังมีชีวิตในอดีตสิ้นสุดลงแล้ว คนๆนั้นก็จะต้องไปเกิดใหม่ เป็นผู้ที่มีชีวิตที่น่าพิสมัย น้อยกว่าในสวรรค์ ยิ่งกว่านั้นสำหรับพุทธสาสนิกชผู้มุ่งมั่นแสวงหาการหลุดพ้นแล้ว การได้ไปเกิดใหม่ในสรวงสวรรค์ ไม่ใช่สิ่งที่เขาปรารถนาอย่างยิ่งยวด เนื่องจากการเกิดใหม่จะยิ่งขยายยาวออกไปจากการหลุดพ้นเป็นอิสระจาก สังสารวัฏ

แม้ว่าเป้าหมายสูงสุดของทั้งสองศาสนาจะเป็นลักษณะแห่งความสมบูรณ์ทางจิตวิญญาณ และความอ่อนน้อม ถ่อมตนจะถือเป็นสิ่งที่ดี พุทธศาสนิกชนกีสามารถบรรถุการหลุดพ้นได้โดยผ่านความอุตสาหพยายามและการญาณ ขณะที่คริสเตียนเข้าถึงการหลุดพ้นจากบาปโดยผ่านความรักในพระผู้เป็นเจ้าและการอุทิศตัวเพื่อไถ่บาปของพระผู้เป็น เจ้า สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงสั่งสอนสาวกของพระองค์ขณะประทับบนเดียงก่อนเสด็จปรินิพานว่า " จง แสวงหาการหลุดพ้นด้วยความอุตสาหะ" ในทางตรงกันข้าม พระเยซูได้แนะนำสาวกของท่านให้เชื่อถือในเจตนารมณ์ของ พระผู้เป็นเจ้า เส้นทางของคุณแม่เทเรซานั้นก็สอดคล้องกับคำแนะนำดังกล่าว คือการขอมรับในเจตนารมณ์ของ พระผู้เป็นเจ้าและความสง่างามของพระจิต คุณแม่เทเรซาและแม่ชีคนอื่นๆต่างเชื่อว่า ท่านเป็นของพระผู้เป็นเจ้า และก็ ทำงานของพระผู้เป็นเจ้าเช่นเดียวกับพระเยซู เกียรติคุณจากความสำเร็จใดจึงเป็นของพระผู้เป็นเจ้า และไม่ได้ถือว่าเป็น ความดึงามส่วนตัว ดังนั้น วิธีที่ใช้กันเพื่อเข้าถึงจุดหมายสุดท้ายตอกข้ำให้เห็นความแตกต่างระหว่างแนวกิดในเทาง พุทธศาสนาเรื่องการหลุดพ้น (จากสังสารวัฏ) และแนวคิดของคริสเตียนในการหลุดพ้นจากบาป และได้ข้ำให้เห็น ข้อสรุปที่ว่าการละทั้งที่สำคัญที่สุดนั้นหมายถึง สิ่งที่แตกต่างในบริบทของพุทธศาสนาและคริสเตียน

## ความเมตตาในทางทฤษฎีและการปฏิบัติ

หน้าที่ต่อไปก็คือการตรวจสอบว่า อุดมคติของคริสเตียนในเรื่องการทำงานด้วยความเสียสละนั้นเป็นสัดส่วน กับอุดมคติของพุทธศาสนาในเรื่องการทำงานให้อย่างไม่เห็นแก่ตัวสักเท่าใด ดังเช่นที่ได้แสดงไว้ในเรื่องโพธิสัตว์ ความเมตตาซึ่งเป็นหลักการข้อที่สองในแนวทางการคำเนินชีวิตของโพธิสัตว์ นั้น เป็นเสาหลักของการปฏิบัติในทาง พุทธศาสนาและคริสเตียน คุณแม่เทเรซาได้จำลองงานของท่านเรื่องความรักและความมีเมตตาของชาวคริสต์ ซึ่งเป็น อวตารของความรักในมวลมนุษย์ของพระผู้เป็นเจ้า คำสอนของคริสเตียนในการรับใช้ผู้หิวโหย ผู้ปราสจาก เครื่องนุ่งห่ม และผู้ที่ได้รับการคุมขังนี้เราเจอในคำสอนของนักบุญแมทธิว 25:35 ที่ว่า "เมื่อใดก็ตามที่เจ้าทำสิ่งนี้เพื่อ ส่วนน้อยที่สุดของสิ่งนี้ เจ้าได้ทำเพื่อข้า" งานของคุณแม่เทเรซาอยู่ท่ามกลางเด็กๆที่อดอยากยากจนก็บรรลุคำสั่งนี้ "ทำให้เด็กน้อยที่ทุกข์ทรมานมาหาฉัน" (แมทธิว 19:14; มาร์ค10:14; ลุก 18:16)

มีคำถามว่าแรงจูงใจของคุณแม่เทเรซานั้นก็เพื่อทำประโยชน์ให้แก่ผู้ยากไร้แสนเข็นในหมู่ผู้ยากจนอย่าง บริสุทธิ์ หรือว่าท่านมีวาระแอบแฝงในการเปลี่ยนผู้ได้รับประโยชน์จากงานการกุศลของเธอเพื่อศาสนาคริสต์หรือเปล่า เมื่อผมได้อ่านบันทึกชีวิตของคุณแม่เทเรซา ผมสรุปได้ว่า ท่านได้รับแรงกระตุ้นจากความหวังในเรื่องการนำผู้ได้รับ ประโยชน์จากงานการกุสลของท่านไปสู่พระผู้เป็นเจ้า แต่ไม่ได้เป็นการพยายามเปลี่ยนสาสนาโดยอาสัยความ หลากหลายเรื่องการ "นับจำนวนร่าง" เช่นความพยายามเปลี่ยนสาสนาในประเทศสรีลังกา กัมพูชา มองโกเลีย และ ประเทศกำลังพัฒนาอื่นๆเมื่อไม่นานมานี้ ความพยายามเปลี่ยนสาสนาอย่างรุนแรงโดยองค์กรมิชชั่นนารีคริสเตียน ต่างๆทำให้ประชาชนเคืองแค้น เพราะรู้สึกว่าคุณค่าทางสาสนาของพวกเขาและตัวตนของเขาได้รับการวิพากษ์วิจารณ์ ขณะที่คุณแม่เทเรซากลับทำงานกับประชาชน ซึ่งความทุกข์ยากของพวกเขานั้นมีมากเกินกว่าตัวตนทางสาสนา นี่คือสิ่ง ที่คุณแม่เทเรซาใช้ในการเข้าถึงผู้ยากไร้ที่ไม่ได้รับการเหลียวแล ความพยายามในการนำประชาชนเข้าถึงพระผู้เป็นเจ้า นั้น ผมเชื่อว่าคุณแม่เทเรซาได้รับแรงกระตุ้นจากแนวคิดที่พิเสษยิ่งในเรื่องพระผู้เป็นเจ้า และแนวคิดเรื่องความดีอย่าง บริสุทธิ์ใจและความรักที่มากเกินกว่าผลประโยชน์ที่เห็นแก่ตัวและวาระทางสาสนา

พระผู้เป็นเจ้าทรงสอนเรื่องคุณค่าของความรักและความมีเมตตาธรรม ซึ่งเป็นเมตตาที่ไม่ต้องใช้ความ พยายามและเกิดขึ้นเองต่อสิ่งมีชีวิตทุกประเภท ที่ไม่ได้มีการชี้นำโดยญาณหรือผูกมัดในลักษณะ ทำนองเดียวกัน ความ รักคือ คำบัญชาของพระผู้เป็นเจ้า และได้รับการชี้นำโดยศาสนาคริสต์ ที่แจ้งให้รู้ถึงญาณแม้ว่าเรื่องที่สมเด็จพระ สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงมีกระทรวงสวัสดิการเพื่อการสงเคราะห์อยู่ในมโนจิตจะเป็นเรื่องที่ยังน่าสงสัย แต่พระองค์ได้ ทรงสั่งสอนพระสาวกให้เอาใจใส่ผู้ที่ประสบเคราะห์จากความเจ็บป่วยและความทรมานทางกายและจิตใจ นี่สอดคล้อง กับคำสอนของพระเยซในเรื่องที่ว่า "จงรักกันและกันคังเช่นที่ข้ารักพวกเจ้า" (จอห์น 15:12) พทธศาสนานิกายมหายาน มีคำสอนที่เน้นเรื่องอุดมคติที่ไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งขยายไปมากกว่าการแสดงออกส่วนบุคคลในเรื่องความรัก และเมตตาต่อ เมตตาธรรมระดับจักรวาลแค่สิ่งมีชีวิตทั้งมวล คือ มนุษย์ สัตว์ สิ่งที่มองเห็น และสิ่งที่มองไม่เห็น ท้ายที่สุด เมตตา ธรรมที่ยิ่งใหญ่นี้ก็ขยายไปสู่โพธิจิต ซึ่งเป็นเจตจำนงที่ไม่เห็นแก่ตนเองเพื่อปลดปล่อยสิ่งมีชีวิตทั้งหลายจากความทุกข์ ทรมานจาก สังสารวัฏ "เจตคติที่รู้แจ้ง"นั้นมีสองแบบคือ (1) ความปรารถนาที่จะเข้าถึง โพธิจิต ซึ่งเป็นความมุ่งมั่นที่ อย่างแรงกล้าเพื่อเป็นผู้ตื่นอย่างแท้จริง (ดังเช่นสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า) เพื่อปลดปล่อยรูปกายจากความทุกข์ ทรมาน และ (2) การเข้าถึง โพธิจิตที่เกี่ยวข้อง ซึ่งเป็นการวางแนวคิดอุดมคติในทางปฏิบัติ โพธิจิต เริ่มจากการเป็นสิ่ง ้เร้าอย่างย่อๆหรือการตอบสนองที่ผ่านการไตร่ตรองแล้วเพื่อรับมือกับความทกข์ต่างๆของสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย หลักการที่ ้ถือว่าความสุขของคนอื่นสำคัญกว่าตนเป็นครั้งคราวนั้นค่อยๆพัฒนาเป็นความเมตตาที่เกิดขึ้นได้เองโดยทันทีต่อสรรพ สัตว์ทั้งหลาย และกลายเป็นความมุ่งมั่นที่แน่วแน่เพื่อบรรลุความเป็นพุทธศาสนิกชนอย่างสมบูรณ์ เป็นการตัดสินใจที่ ขยายต่อไปตลอดชั่วชีวิตในอนากตจนกระทั่งเข้าถึงการตรัสรู้อย่างสมบูรณ์

พระ โพธิสัตว์เป็นผู้ที่ปราสจากผลประ โยชน์ส่วนตัว มีความสามารถและพร้อมอย่างเต็มที่ที่จะบรรเทาความ ทุกข์ยากของสรรพสัตว์ทั้งหลาย เมื่อใดก็ตามโดยจัดเตรียมสิ่งที่พวกเขาต้องการให้ ร้อยกรองบทหนึ่งโดย  $ar{\mathbf{A}}_{rya}$ SEQ  $\langle O(\mathbf{u})_{ra}$  แสดงให้เห็นว่า พระ โพธิสัตว์ นั้นมีความมุ่งมั่นมากเพียงไร

แม้ว่าจะมีใครสักคนต้องการเนื้อหนังของข้า ข้าขอมอบให้พร้อมด้วยความยินดีในควงตา ข้าขอบริจาคอวัยวะของข้าและส่วนอื่นๆ เพื่อเป็นการสงเคราะห์สิ่งที่ประกอบกันทั้งหมด คั่งอัญมณีที่ช่วยบันดาลให้สมปรารถนา ข้าขอจัดเตรียมความปรารถนาให้แก่สัตว์ทั้งหลาย

# และดั่งต้นไม้ที่ให้พรได้ ข้าขอให้พวกเขาสมหวังดังใจ<sup>10</sup>

ทั้งคุณแม่เทเรซาและพุทธศาสนิกชนนิกายมหายานเชื่อในเรื่องศักดิ์ศรีของมนุษย์อย่างยิ่ง และมุ่งมั่นที่จะ แสดงความรักและความเมตตาในการกระทำต่อผู้ที่ทุกข์ยากอย่างที่สุด คุณแม่เทเรซาแสดงให้เห็นถึงความมุ่งมั่นนี้ ขณะที่ท่านแต่งบาดแผลให้ผู้ป่วยโรคเรื้อน และอุทิศร่างกายเพื่อช่วยเหลือผู้ที่ถูกทอดทิ้งในสังคม ท่านไม่ได้บริจาด ควงตาของท่านหรืออวัยวะเพื่อสงเคราะห์ผู้อื่น ดังที่พระโพธิสัตว์ของ Aryasura ตั้งใจจะทำ แต่ท่านได้อุทิศชีวิตของ ท่านเพื่อดูแลผู้ยากไร้ ความตั้งใจของพระโพธิสัตว์ ในการเสียสละชีวิตและอวัยวะอาจจะเป็นการสื่อความหมายที่เป็น สัญลักษณ์เพื่อทำลายร่างกายหรือทำให้สุขภาพเสื่อมโทรม ดังเช่นที่นักวิจารณ์ของพระโพธิสัตว์ ได้ชี้ให้เห็น ในกรณีใดๆก็ตาม การเสียสละของ พระโพธิสัตว์ หมายถึงการสร้างแรงบันดาลใจเรื่องเมตตาธรรมและความอดทนในระหว่าง การปลดปล่อยมนุษย์จากความทุกข์ แม้ว่าคุณแม่เทเรซาไม่เคยแสดงความตั้งใจที่จะเป็นพระพุทธเจ้า หรือช่วยให้ มนุษย์หลุดพ้นจาก สังสารวัฏ แต่ความยากลำบากอย่างเหลือคณาที่ท่านได้อดทนตลอดมาในการทำงานท่ามกลาง ผู้ด้อยโอกาสนั้นเป็นหลักฐานสำคัญของความมุ่งมั่นที่แสดงถึงจริยธรรมของ พระโพธิสัตว์ในเรื่องเมตตาธรรม

### สติปัญญาและญาณ

หลักการข้อที่สามของแนวทางการคำเนินชีวิตของ พระโพธิสัตว์ คือ สติปัญญา (praj □a) ในบริบทของพุทธ สาสนา สติปัญญาหมายถึงความเข้าใจสิ่งต่างๆ "ในลักษณะที่เป็นอยู่" หรือ การรับรู้โดยตรงถึงความว่างเปล่า ธรรมชาติ ที่แท้จริงของปรากฏการณ์ต่างๆ สติปัญญาชี้นำหลักการที่ยึดถือความสุขของผู้อื่นยิ่งกว่าของตนของ พระโพธิสัตว์ ด้วยเหตุนั้นจึงไม่ได้เสื่อมโทรมเป็นเรื่องของอารมณ์เท่านั้น แต่ได้ใช้แนวทางที่มีความชำนาญเพื่อช่วยให้การ สงเคราะห์ของมวลมนุษย์ทำได้อย่างมีประสิทธิภาพ

สติปัญญาและเมตตาธรรมทำงานควบคู่กันไป ราวกับปีกทั้งสองข้างของนก คุณสมบัติทั้งสองอย่างนี้เป็นสิ่ง ที่จำเป็นอย่างยิ่งต่อความสำเร็จของการตรัสรู้ หลังจากมีความเข้าใจในแนวคิดเรื่องอนัตตา หรือการไม่มีตัวตน (อนัตตา) พระโพธิสัตว์ ได้รับความรู้ในเรื่องความไม่รู้เรื่องปรากฏการณ์ของการมีอยู่จริง ซึ่งรู้จักกันว่าคือ ความว่าง เปล่า (สุญญุตา) พระโพธิสัตว์ ฝึกปฏิบัติเรื่องการภาวนาเรื่องความว่างเปล่าโดยผ่านขั้นตอนทั้งสิบของเส้นทาง พระโพธิสัตว์ ซึ่งรวบรวมสติปัญญาและความดีผ่านการปฏิบัติของความสมบูรณ์สิบอย่าง เพื่อกัลปาวสานที่นับไม่ถ้วนสาม เรื่อง ขั้นตอนนี้รวมกันเป็นสติปัญญาที่สมบูรณ์ของพระพุทธเจ้า ซึ่งรู้จักทุกสิ่งว่า ในทันที "ในลักษณะที่เป็นอยู่" สิ่งนี้มี ค่าเท่ากับการรอบรู้ทุกอย่าง

แนวคิดเรื่องสติปัญญามีความหมายแตกต่างกันสำหรับชาวโรมัน คาทอลิก คือ สติปัญญาเป็นสิ่งที่พระผู้เป็น เจ้ามอบให้ ไม่ได้เกิดจากความพยายามของตนเอง ในบริบทของคาทอลิก สติปัญญาอ้างถึงการเปิดเผยให้เห็นสติปัญญา ของพระเจ้า ซึ่งอยู่ในงาน สุภาษิต เพลงสวดในคริสต์สาสนา และหนังสืออื่นของคัมภีร์ฮิบรูซึ่งรู้จักว่าเป็น "วรรณกรรม ทางสติปัญญา" สติปัญญูในบริบทของไบเบิ้ลไม่ใช่การรับรู้ของมนุษย์ ดังเช่นที่พุทธสาสนิกชนรู้ แต่การแสดงให้เห็น สติปัญญาของพระผู้เป็นเจ้า การเผยให้เห็นนี้เข้าใจได้ด้วยการสวดมนต์และการตรึกตรอง และการแสดงออกในการ กระทำในแต่ละวัน ตามความคิดเห็นของผม คุณแม่เทเรซาเป็นทั้งผู้ที่ไตร่ตรองและสาวกผู้เผยแพร่สาสนา และชีวิตของ ท่านเผยให้เห็นสติปัญญาของการแสดงให้เห็นของพระเจ้า ดังเช่นที่ท่านประสบ และสติปัญญานั้นได้ประยุกต์ใช้ใน ชีวิตประจำวัน แม้ว่าท่านอาจจะไม่ได้มีสติปัญญา ซึ่งเข้าใจความว่างเปล่าโดยตรง การอุทิสตนอย่างสม่ำเสมอนำท่าน

ไปสู่การรับรู้หรือญาณที่ได้รับแรงบันดาลใจ และการพิจารณาด้วยสามัญสำนึก ซึ่งทำให้ได้เข้าถึงความจริงที่ยอมรับ กันว่า "สงครามเป็นสิ่งที่ฆ่ามนุษย์ ใครบ้างเคยคิดว่า นี่อาจจะ "เหมาะสม" ยิ่งกว่านั้น ท่านมีสติปัญญาที่ใช้ได้จริง ซึ่ง ทำให้ท่านสามารถเจรจาต่อรองกับรัฐบาลอินเดียได้ เพียงเรื่องนี้เท่านั้นก็ทำให้เห็นว่า คุณแม่เทเรซาเหมาะสมกับความ เป็นนักบุญ ท่านได้จัดทำโครงการสังคมสงเคราะห์นับไม่ถ้วน ขณะที่ต้องเผชิญกับความแตกต่างทางวัฒนธรรมอย่าง มากมาย และก็มีปัญญาที่จะมองเห็นเกินกว่าเรื่องความแตกต่างเหล่านี้จนถึงศักดิ์ศรีของมวลมนุษย์ทั้งหลาย

# ปัญญาและการหยั่งรู้

เข้าใจเกียรติภูมิของมนุษย์ทุกคน

หลักการที่ 3 ตามวิถีทางแห่งพระโพธิสัตว์ คือ ปัญญา ตามบริบททางศาสนาพุทธ ปัญญาหมายถึงความเข้าใจ สิ่งต่างๆ "อย่างที่เป็น" หรือ การหยั่งรู้อย่างตรงไปตรงมาโดยไม่ตัดสินใดๆ หรือสัจธรรมของเหตุการณ์ทั้งปวงนั่นเอง ปัญญาช่วยนำทางการเห็นแก่ประโยชน์ของผู้อื่นของพระโพธิสัตว์ อาทิ การไม่ใช้ความรู้สึกเป็นที่ตั้งในการเห็นแก่ ประโยชน์ของผู้อื่นแต่ใช้วิถีอย่างมีทักษะที่จะช่วยก่อประโยชน์แก่ทุกชีวิตของสรรพสัตว์อย่างมีประสิทธิภาพ ปัญญา และความเห็นอกเห็นใจมีบทบาทประสานกันเปรียบดังปีกสองข้างของนก คุณลักษณะทั้งสองจำเป็นอย่างยิ่งต่อการ บรรลุถึงการรู้แจ้ง หลังจากแสวงหาจนเข้าใจอย่างลึกซึ้งในคำสอนเรื่องความไม่มีตัวตน (อนัตตา) พระโพธิสัตว์จึง บังเกิดการหยั่งรู้ในความไม่มีตัวตนของเหตุการณ์ ซึ่งที่เรียกกันว่า ความว่าง(สุญญูตา)

พระโพธิสัตว์บำเพ็ญสมาธิส่ความว่างโดยผ่านวิถีทางพระพธิสัตว์ 10 ขั้น เป็นการสั่งสมปัญญาและความดี ด้วยการปฏิบัติทศพิธราชธรรม 10 (บารมี) นานสามชั่วกัลปชั่วกัลป์ กระบวนการส่งผลให้เกิดปัญญาอันครบสมบูรณ์ ของพระพุทธเจ้า—การรู้ทุกสิ่ง "อย่างที่เป็น" ในเวลาเดียวกัน ซึ่งหมายถึงการรอบรู้/รู้แจ้งหรือสัพพัญญุตา แนวคิดเรื่องปัญญาในศาสนาคริสต์ นิกายโรมันคาทอลิกมีความหมายต่างออกไป กล่าวคือ ปัญญา เป็นสิ่งที่พระเจ้าทรง ประทานมา ไม่ได้แสวงหามาเอง ในคำสอนแบบคาทอลิก ปัญญาหมายถึง การเปิดส่ถึงปัญญาของพระเจ้าดังปรากฏอย่ ใน Job, Proverbs, Psalms และตำราอื่นๆในพระคัมภีร์ฮีบรูว์ หรือที่รู้จักกันว่า "วรรณกรรมแห่งปัญญา (wisdom literature)" ปัญญาตามคำสอนในคัมภีร์คริสต์ศาสนาไม่ใช่การหยั่งรู้โดยมนุษย์ อย่างที่พุทธศาสนิกชนเชื่อ แต่เป็นการ เปิดสู่ปัญญาของพระเจ้า การเปิดสู่ปัญญาดังกล่าวก็เพื่อจะได้เข้าใจผ่านวิธีสวดอ้อนวอนและการพินิจใคร่ครวญ และ แสดงออกด้วยการปฏิบัติเป็นกิจวัตร ในมุมมองของข้าพเจ้า แม่ชีเทเรซ่าเป็นทั้งผู้พินิจและสมณทูต ชีวิตของท่านเผย ให้เห็นทั้งความรู้ในการเปิดสู่ปัญญาของพระเจ้า ตามที่ท่านประสบเอง และความรู้อย่างที่ใช้กันในชีวิตประจำวัน แม้ว่าท่านอาจไม่มีความรู้ที่เข้าใจเกี่ยวกับความว่างโดยตรง ทว่าการเสียสละที่ท่านทำอยู่ทุกวันนำไปสู่การหยั่งรู้ที่ถูกจุด ประกายขึ้นมาและการตัดสินใจต่างๆอย่างสมเหตุผลที่ตัดตรงสู่ความจริงแท้อันเป็นที่ยอมรับกัน ได้แก่ "สงครามคือ การเข่นฆ่ามนุษย์ ใครเล่าจะคิดได้ว่ามันจะเป็น "เพียงแค่" นอกจากนั้น ท่านยังมีปัญญาจากการปฏิบัติที่ทำให้ท่าน สามารถต่อรองกับเจ้าหน้าที่บ้านเมืองของอินเดียได้ เพียงเท่านี้ท่านก็สมควรกับการได้ยกย่องเป็นทุตสวรรค์(saint) แล้ว ท่านบริหารจัดการโครงการสวัสดิการสังคมต่างๆนับสิบๆ โครงการจนสำเร็จขณะเดียวกันก็ยังจัดการเรื่องความ แตกต่างอย่างมากทางวัฒนธรรม และที่ชัดเจนคือ ท่านยังมีปัณญามองเห็นไกลไปกว่าความแตกต่างเหล่านั้นนั่นคือ

# การเปรียบเทียบการเห็นอกเห็นใจผู้อื่น

จากการศึกษาชีวิตและหลักคิดของแม่ชีเทเรซ่า ข้าพเจ้าพอจะสรุปได้ว่า แม้ว่าท่านอาจนับเป็นทูตสวรรค์ตาม มุมมองทางสาสนาคริสต์ แต่ท่านอาจจะหรืออาจจะไม่นับเป็นพระโพธิสัตว์ตามมุมมองของสาสนาพุทธ แน่นอนว่า ท่านมีคุณสมบัติถึงพร้อมกับการเป็นพระโพธิสัตว์ในความหมายกว้างๆ คือคุณสมบัติด้านการละ การเห็นอกเห็นใจ เพื่อนมนุษย์ และการหยั่งรู้ อย่างไรก็ตาม ท่านยังไม่บรรอุหลักเกณฑ์สำคัญของการเป็นพระโพธิสัตว์ ตามที่กำหนดไว้ ในธรรมเนียมพุทธนิกายมหายาน ดังที่อดิสา (AtiŚa) อธิบายไว้ในหนังสือที่เขาแต่งชื่อ "ตะเกียงส่องทางสู่นิพพาน (Lamp for the Path to Enlightenment)"

แม้ แม่ชีเทเรซ่าจะละทิ้งความสุขทางโลกและผลประโยชน์ส่วนตัวก็ตาม แต่ไม่มีข้อบ่งชี้ว่าท่านตั้งใจละทิ้ง วัฏสงสาร(วัฏจักรแห่งการเกิดแก่เจ็บตาย) หรือแม้กระทั่งคุ้นเคยกับแนวคิดดังกล่าว แม้ท่านจะแสดงการเห็นอกเห็นใจ เผื่อแผ่ผู้อื่นอย่างใหญ่หลวงด้วยการดูแลผู้เจ็บป่วย ผู้ขาดแคลน และผู้กำลังจะสิ้นลมปราณ หรือแม้ท่านอาจหวังจะช่วย แบ่งเบาความทุกข์ทรมานของมนุษย์ทุกผู้ทุกนาม แต่ก็ไร้ข้อบ่งชี้ว่าท่านปรารถนาจะเป็นผู้รู้แจ้งเพื่อจะช่วยปลดปล่อย สัตว์โลกที่ยังติดรูปรสกลิ่นเสียงสัมผัส(serient beings) ให้หลุดพ้นจากวัฏสงสาร หรือเคยมีความคิดเกี่ยวกับสิ่งที่เป็น ความปรารถนาของโพธิสัตว์ข้อนี้

แม้ท่านจะรอบรู้ในเรื่องต่างๆ ที่ปรากฏว่าได้มาจากแรงสรัทธาต่อพระเจ้า หรือความเชื่อในพระเจ้า แต่ก็ไร้ข้อ บ่งชี้ว่าท่านเกิดการหยั่งรู้สู่ความว่าง หรือแม้แต่เคยพบพานแนวคิดดังกล่าว ดังนั้นเมื่อปราสจากคุณสมบัติเฉพาะทั้ง สามประการ จึงไม่สามารถจัดว่า ท่านเป็นพระโพธิสัตว์ ตามความหมายอันเคร่งครัดของคำคำนี้

เมื่อถามกลับกันว่าพุทธศาสนิกชนคนใดที่เทียบเคียงเท่ากับแม่ชีเทเรซ่า ก็ยากสำหรับชาวพุทธที่จะ ยกตัวอย่างได้ กรณีองค์ดาไถ ลามะและปรมาจารย์อันยิ่งใหญ่ชาวพุทธท่านอื่นๆ ต่างบำเพ็ญเพียรตลอดเวลาที่จะทำ ประโยชน์แก่สิ่งมีชีวิตทั้งหลายโดยการสวดมนต์ภาวนาและสั่งสอนวิถีทางสู่การรู้แจ้ง แต่ท่านเหล่านี้ก็ไม่ได้อยู่ใน สนามเพลาะ ไม่ได้คอยทำแผลให้ผู้ป่วยโรคเรื้อน หรือดูแลผู้เจ็บป่วยอนาถาที่กำลังจะตายเพราะโรคเอดส์ เมื่อพิจารณา ถึงบทบาทอย่างเป็นรูปธรรมที่เกี่ยวข้องกับความเจ็บปวดและความทุกข์ยาก แม่ชีเทเรซ่าอาจจัดว่ามีความเป็นพระ โพธิสัตว์มากกว่าพุทธศาสนิกชนทั้งหมดเสียอีก ดังนั้น จำเป็นหรือเปล่าที่ผู้ที่มีความปรารถนาตามแนวพระโพธิสัตว์ ในการจะช่วยตอบสนองความต้องการใดๆ ของสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย จะต้องเป็นพุทธศาสนิกชน หรือพระโพธิสัตว์ สามารถเกิดขึ้นได้ทุกที่ ทุกวัฒนธรรม

คำถามสำคัญที่ตามมาได้แก่ ความเป็นพระพธิสัตว์ถูกจำกัดโดยวัฒนธรรมหรือไม่ ผู้เป็นพระโพธิสัตว์จำเป็น จะต้องเป็นพุทธสาสนิกชนเท่านั้นหรือ หากกิจกรรมของพระโพธิสัตว์ขึ้นอยู่กับวัฒนธรรม ดังนั้นความหมายและ กรอบการปฏิบัติของพระโพธิสัตว์อาจถูกจำกัดอยู่เฉพาะในบางสังคม พระโพธิสัตว์จัดว่ามีเฉพาะในเมืองพุทธเท่านั้น หรือ ความเห็นอกเห็นใจเอื้อเฟื้อต่อผู้อื่นจำกัดอยู่เฉพาะในประเทศที่นับถือพุทธสาสนานิกายมหายานหรือ หากเป็น เช่นนั้น เราจะอนุมานได้หรือไม่ว่าผู้ที่ได้รับความเห็นอกเห็นใจจากพระโพธิสัตว์จะจำกัด หรือมีแนวโน้มมากกว่าที่จะ เป็นพุทธสาสนิกชนนิกายมหายาน และทั้งหมดนำไปสู่ทางตันด้วยเหตุและผล ได้แก่ ถ้าความเห็นอกเห็นใจ เอื้อเฟื้อ ของพระโพธิสัตว์ถูกจำกัดกรอบด้วยเหตุผลใดๆ กี่ย่อมไม่อาจกล่าวได้ว่าเป็นสากลหรือไม่ลำเอียง ซึ่งขัดแย้งกับ ภาพลักษณ์ของพระโพธิสัตว์ตามที่ระบุไว้เกี่ยวกับการปฏิบัติกิจที่จะปลดปล่อยสรรพสิ่งมีชีวิตทั้งปวงจากความทุกข์ ถ้าการปฏิบัติกิจของพระโพธิสัตว์ไม่ถูกจำกัด แต่ยังมีไปถึงทุกสรรพสิ่งได้ เราก็เผชิญกับคำถามที่ต่างออกไปอีกว่า คน กนหนึ่งที่อาจเสียสละโดยไม่กิดถึงตนเองในการช่วยบรรเทาความทุกข์ยากของผู้อื่น แต่ไม่ได้ใช้คำว่า พระโพธิสัตว์

และไม่มีจุดหมายที่จะเปลี่ยนมานับถือพุทธศาสนา ตัวอย่างเช่น แม่ชีเทเรซ่าที่สะท้อนความแตกต่างอย่างชัดเจน

การพิจารณาคำถามดังกล่าวจากอีกมุมมองหนึ่งทำให้เราคิดต่อไปอีกขั้นว่าในประเพณีของพุทธศาสนานิกาย มหายานเชื่อกันว่าผู้เป็นพระโพธิสัตว์สามารถปรากฏกายได้หลายรูปแบบเพื่อประโยชน์แก่ sentient beings ความสามารถของพระโพธิสัตว์ที่จะก่อประโยชน์แก่สรรพสัตว์ทั้งหมดเพิ่มเป็นทวีคูณเมื่อบุคคลนั้นก้าวหน้าขึ้นตาม วิถีทางและลำดับขั้นสู่การเป็นผู้รู้แจ้ง ในเบื้องต้น มีการเชื่อกันว่าพระโพธิสัตว์สามารถปรากฏกายได้100 รูปลักษณ์ใน 100 ภพ ในขั้นสุดท้ายที่เป็นองค์พระพุทธเจ้าทรงมีอำนาจในการปรากฏกายในสารพัดรูปลักษณ์ในชั่วกัปกัลป์ (innumerable world systems) จากมุมมองคังกล่าว พระโพธิสัตว์สามารถปรากฏกายเป็นอะไรก็ได้ที่จะก่อประโยชน์ต่อ สรรพชีวิตต่างๆ เนื่องจากในปัจจุบันนี้ ผู้คนปวารณาตนเป็นคริสต์สาสนิกชนมากกว่าสาสนาอื่นๆทั้งหมด อาจเป็น เพราะว่าพระโพธิสัตว์ที่ใช้คำเรียกและความเชื่อตามแนวคริสต์สาสนามีศักยภาพที่จะเข้าถึงผู้คนเป็นจำนวนมากที่สุด โดยใช้ภาษาที่สื่อให้คนเหล่านั้นเข้าใจได้ ซึ่งการคิดตามเหตุผลนี้ ก็เป็นไปไม่ได้ที่แม่ชีเทเรซ่าจะถือเป็นพระโพธิสัตว์ที่ แสดงตนเป็นคริสต์สาสนิกชนเพื่อเผยแผ่จริยธรรมการเห็นอกเห็นใจต่อผู้อื่น

คำถามเรื่องความสามารถในการเทียบเคียงที่ยกขึ้นมากล่าวในตอนต้นรายงานฉบับนี้นำมาสู่บทสรุปที่เราคาด ไม่ถึง การค้นหาความคล้ายคลึงกลับกลายเป็นเจอความแตกต่างมากมาย จากความลึกซึ่งมากมายของการตีความ และ การเกิดคำถามใหม่ตามมาเกี่ยวกับความสอดคล้องทางวัฒนธรรมและปรัชญา ประเด็นที่คล้ายคลึงกันมากที่สุด คือ ความเชื่อ/ค่านิยมเกี่ยวกับชีวิตที่คำเนินด้วยความเห็นอกเห็นใจเผื่อแผ่และอุทิสไปกับการช่วยเหลือทุกคน ในการพูดคุย เรื่องนี้ ข้าพเจ้าพยายามพิจารณาบุคคลสำคัญในคริสต์สาสนานิกายโรมันคาทอลิกโดยใช้การตีความตามสัพท์และ หลักเกณฑ์ทางพุทธสาสนาเพื่อให้เข้าใจความคิดเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ที่ถูกสร้างขึ้นในเชิงวัฒนธรรมและความเชื่อนั้น มีคุณค่าหรือไม่นอกบริบทของพุทธสาสนา การพูดคุยเรื่องนี้อาจหาข้อยุดิไม่ได้ เหมือนพยายามสวมรองเท้ากลับข้าง เนื่องจาก ความคิดเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ตั้งอยู่บนกลุ่มความเชื่อต่างๆ ซึ่งเท่าที่ทราบ แม่ชีเทเรซ่าไม่เลยมีความคิด ดังกล่าว ในขณะเดียวกัน จากการพูดคุยดังกล่าว เราสามารถขยายความเข้าใจเกี่ยวกับการเห็นอกเห็นใจตลอดจน วัฒนธรรมและสาสนาประเภทต่างๆที่แบ่งแยกมนุษย์ออกเป็นกลุ่มต่างๆ ท้ายที่สุด ความเห็นอกเห็นใจที่แท้จริงก็ไม่ อาจถูกกำหนดกรอบได้ เว้นเสียแต่ว่าจะต้องขยายออกไปสู่มวลมนุษยชาติ ก้าวข้ามพรมแดนทางวัฒนธรรม ชนชั้น และเพส

ความเห็นอกเห็นใจ ตามวิถีพุทธ ต้องไม่เพียงมีต่อเฉพาะเพื่อนมนุษย์เท่านั้น แต่รวมถึงต่อทุกสรรพชีวิต ได้แก่ สัตว์ ผู้อยู่ในนรกภูมิ วิญญาณที่หิวโหย และทุกสิ่ง ความเชื่อนี้ทำให้พุทธศาสนิกชนมุ่งเน้นการเจริญภาวนาไปสู่ จุดหมายของการบรรลุการรู้แจ้งทางจิตวิญญาณและการปลดปล่อยทุกสรรพชีวิตให้หลุดพ้นจากความทุกข์ให้เร็วที่สุด เท่าที่จะเป็นไปได้ และยังทำให้เกิดจริยธรรมการไม่ทำร้ายสิ่งมีชีวิตใดๆ ซึ่งส่งผลทางจริยธรรมอันใหญ่หลวงในการ สร้างสันติภาพ การพิทักษ์สิ่งแวดล้อมและความยุติธรรมทั่วโลก

ปัญญาตามความหมายทางคริสต์ศาสนา ไม่ใช่ความสามารถโดยธรรมชาตของมนุษย์เพียงลำพัง แต่ต้องเกิด จากแรงบันคาลจากพระเจ้า ในขณะเดียวกันความรักของพระเจ้าทั่งเกิดขึ้นในคริสต์ศาสนิกชนก่อแรงบันคาลใจให้เกิด การบริการช่วยเหลือด้วยความเห็นอกเห็นใจอย่างใหญ่หลวง ดังเช่นกรณีแม่ชีเทเรซ่า และการเคลื่อนไหวเพื่อความ ยุติธรรมในสังคมที่รู้จักกันว่า เทววิทยาเกี่ยวกับการปลดปล่อยเพื่อเสรีภาพ

โดยสรุปแล้ว พุทธศาสนิกชนและคริสต์ศาสนิกชนต่างต้องเรียนรู้ซึ่งกันและกันอย่างมาก ปัจจุบัน ชาว โรมันคาทอลิกจำนวนมากกำลังนำคำสอนทางพุทธศาสนาและการปฏิบัติสมาธิมาใช้ทบทวนจิตวิญญาณของตน ชาว พุทธจำนวนมากก็กำลังตระหนักในสิ่งที่ชาวคาทอลิกอุทศให้แก่การสร้างสรรค์ให้เกิดความเท่าเทียมกันในสังคมมาก ขึ้น บุคคลสำคัญอย่างแม่ชีเทเรซ่าเป็นตัวอย่างให้ไม่เพียงแก่คนในขนบประเพณีเดียวกันเท่านั้น แต่แก่ทุกประเพณี เรา ทุกคนก็สามารถเรียนรู้จากบุคคลตัวอย่างหรือผลงานเพื่อสร้างตัวอย่างที่ดีของการช่วยเหลือในรูปแบบต่างๆ ตาม ประเพณีของเราเอง ส่วนการปฏิสัมพันธ์และการพูดคุยต่อไปจะเพิ่มประสิทธิภาพของทั้งชาวพุทธและชาวคริสต์ใน การบรรเทาความทุกข์ทรมานของเพื่อนมนุษย์ได้อย่างแน่นอน Boontha Leartthevorntham

### ความเป็นมา

ด้วยดำริของพระเดชพระคุณพระราชภาวนาวิสุทธิ์ เจ้าอาวาสวัดพระธรรมกาย จ.ปทุมธานี ประเทศไทย ปรารถนาให้ สันติสุขเกิดขึ้นแก่โลกและมวลมนุษยชาติ คนโดยทั่วไปคิดว่า สันติสุขเกิดขึ้นจากสิ่งแวคล้อมภายนอก มนุษย์จึง พยายามคิ้นรน แสวงหาเพื่อให้ได้มาในสิ่งที่ตนเองด้องการ แต่สันติสุขที่มนุษย์ต่างมุ่งหน้าแสวงหานั้น แท้ที่จริงแล้ว ไม่ได้มาจากปัจจัยภายนอก ไม่ใช่ได้มาจากการรบราฆ่าฟันเพื่อแย่งชิงกันในเรื่องของทรัยพ์สิน สิทธิ อำนาจหรือเพื่อ ความเป็นผู้ยิ่งใหญ่ แต่สันติสุขเกิดขึ้นจากภายในตัวของเรา นั่นคือความสุขที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติธรรม ความสุขที่ แท้จริงของมนุษย์เป็นสิ่งที่อยู่ภายในตัวของมนุษย์ทุกๆคน มนุษย์ทุกคนสามารถค้นหาความสุขที่แท้จริงได้อย่างง่าย ๆ สบาย ๆ

วัดพระธรรมกาย โดย พระราชภาวนาวิสุทธิ์ เล็งเห็นถึงความสำคัญของการสร้างสันติสุขที่แท้จริง จึงมุ่งเน้นให้ มนุษย์ทุกคนได้มีโอกาสปฏิบัติธรรม โดยไม่แบ่งแยกเชื้อชาติ สาสนา หรือเผ่าพันธ์ นอกเหนือจากนี้แล้วการปลูกฝัง สีลธรรมในขณะที่เป็นเยาวชนเป็นสิ่งที่สำคัญและจำเป็นอย่างยิ่ง วัดพระธรรมกายจัดกิจกรรมการปฏิบัติธรรมทุก ๆ วันอาทิตย์ เวลา 09.30 น. ถึงเวลา 16.00 น. และในแต่ละปีได้จัดโครงการอบรมต่าง ๆ เช่น โครงการอบรมยุว กัลยาณมิตร โครงการบวชสามเฉรภาคฤดูร้อน โครงการอบรมธรรมทายาทหญิง โครงการบรรพชาอุปสมบทพระ ธรรมทายาท โครงการอบรมพระธรรมทายาทนานาชาติ โครงการบวชพระแสนรูป และโครงการบวชอุบาสิกาแก้ว หน่ออ่อน โดยมุ่งเน้นให้คนทุกระดับตั้งแต่เด็กถึงผู้ใหญ่ ชายและหญิงได้มีโอกาสเข้าร่วมในแต่ละโครงการที่ เหมาะสม โครงการบวชอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน 1 แสนคน ซึ่งเป็นโครงการที่มีสตรีระดับเยาวชนถึงระดับผู้ใหญ่เข้า ร่วมอบรม ทั้งนี้ โครงการอบรมอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน ได้รับความร่วมมือและการสนับสนุนจาก คณะพระมหาเถระ พระเถรานุเถระ คณะสงฆ์ทั่วประเทส หน่วยงานราชการต่าง ๆ องค์กรเอกชน สมาคมและชมรมต่าง ๆ ตลอดจน องค์กรพระพุทธสาสนาทั้งในและต่างประเทส

### คำจำกัดความและความสำคัญของอุบาสิกาแก้ว

คำว่า "อุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน" หมายถึง ผู้งคงามด้วยศีล สมาธิและปัญญา พระราชภาวนาวิสุทธิ์ได้ให้คำ จำกัดความของคำว่า อุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน คือ ผู้สมัครใจ เข้าใจและมีความพร้อมที่จะมาเป็นต้นแบบและต้นบุญ ให้กับผู้อื่นได้ ภาพของอุบาสิกาแก้วเมื่อแพร่ภาพออกไปทั่วโลก จะทำให้เกิดความเข้าใจ และทำให้ภาพลักษณ์ของ สตรีไทยดีขึ้น ให้คนทั่วโลกได้เห็นถึงความตั้งใจในการปฏิบัติธรรม ตลอดจนการฝึกฝนอบรมคุณธรรมแก่ตัวเอง และกระตุ้นให้เกิดการตื่นตัวในการปฏิบัติธรรมไปทั่วประเทศ มีผลทำให้สังคม ประเทศชาติสงบร่มเย็น พระพุทธศาสนารุ่งเรืองมั่นคงถาวร อยู่คู่แผ่นดินไทยตราบนานเท่านาน

ผู้หญิงไม่ใช่เพียงเกิดมาพร้อมกับแบกรับภาระหน้าที่ของความเป็นแม่ ที่เพียงแค่จะต้องให้กำเหนิดทายาทแก่ วงศ์ตระกูล แต่ผู้หญิงเป็นสตรีที่มีความสามารถเกินความเป็นหญิง แม้สรีระจะบอบบาง แต่จิตใจมีความเข็มแข็งและ แกร่ง เกินกำลังของความเป็นอิสตรี ประวัติศาสตร์ของประเทศไทยได้จารึกไว้ว่า สตรีในอดีตนั้น แม้สองมือจะเลี้ยงดู

และปกป้องลูกน้อย แต่ในขณะเคียวกัน สองมือก็สามารถทำหน้าที่ถือดาบปกป้องแผ่นดินไม่ให้อริราชศัตรูเข้ามา รุกรานประเทศษาติ หญิงไทยในยุกโบราณหลายท่านจึงได้รับการยกย่องว่าเป็นวีรสตรี

สตรีจึงเป็นได้ทั้งแม่ของถูกและแม่ของโลก พลังแห่งสตรีนั้น ถือได้ว่าเป็นพลังอันบริสุทธิ์และยิ่งใหญ่ ที่ จะทำให้การเผยแผ่งานของพระพุทธศาสนาและสามารถสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นแก่โลก

### หลักการและเหตุผล

อุบาสิกา คือ ตำแหน่งของสตรีผู้นั่งใกล้พระรัตนตรัย ทำหน้าที่อุปถัมภ์บำรุง และปกป้องคุ้มภัยให้แก่ พระพุทธศาสนา อุบาสิกาเป็นหนึ่งในพุทธบริษัทสี่ ซึ่งประกอบด้วย ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกา ความสำคัญ ของอุบาสิกาจึงมีมาเนิ่นนานตั้งแต่ในสมัยพุทธกาล แม้ในยุคปัจจุบันคนทั่วไปจะมีจำนวนไม่มากนักที่รู้จักความหมาย ของคำว่าอุบาสิกา แต่อุบาสิกายังคงเป็นคำที่มีความหมาย และมีความสำคัญในพระพุทธศาสนาอย่างไม่มีวัน เปลี่ยนแปลงหรือให้ความสำคัญลดน้อยลงไป

ในสมัยพุทธกาลมีสตรีท่านหนึ่งนามว่า นางวิสาขา นางเป็นกุลธิดา เกิดในตระกูลของเสรษฐีผู้มีสมบัติมหาสาล ชีวิตของนางตั้งแต่เกิดเพียบพร้อมด้วยทรัพย์สมบัติ และข้าทาสบริวาร นางปรารถนาสิ่งใด ก็จะได้สมปราถนาตามนั้น แม้กระทั่งถึงวันที่สำคัญที่นางจะต้องออกจากเรือน ไปอยู่ในตระกูลของสามี ชุดแต่งงานของนางกึ่งคงามอย่างไม่มีใคร เทียบได้ แม้จะมีครอบครัวแล้วนางยังทำหน้าที่อุปถัมภ์ค้ำชูพระพุทธสาสนา ถวายน้ำฉัน น้ำใช้ ถวายอัฐบริขารที่ จำเป็นแก่สมณะบริโภค นางเป็นผู้ที่ทำหน้าที่ในสถานะของอุบาสิกาได้อย่างดีที่สุด และงดงามที่สุดอย่างชนิดที่ไม่มี ใครเทียบเท่านางได้ นางได้บริจาคเงินเป็นจำนวนมากเพื่อสร้างวัดบุพพาราม ให้เป็นสถานที่ในการเผยแผ่ พระพุทธสาสนา ซึ่งถือได้ว่าเป็นวัดที่สำคัญในสมัยพุทธกาล อุบาสิกาจึงเป็นตำแหน่งที่มีความสำคัญ ในการทำนุ บำรุงพระพุทธสาสนาให้ยืนยาวสืบไป

อุบาสิกาแก้วมาจากคำว่า อุปาสิการตน์ (ภาษาบาลี) คือ หญิงที่เข้าใกล้พระรัตนตรัย ผู้ประกอบด้วยคุณธรรม 5 ประการ คือ

- 1. เป็นผู้มีศรัทธา
- 2. เป็นผู้มีศิล
- 3. เป็นผู้ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อเรื่องของกรรม
- 4. ไม่แสวงหาบุญเขตภายนอกศาสนานี้
- 5. ทำการสนับสนุนศาสนานี้

อุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน หมายถึง อุบาสิกาที่รักษาศีล 8 ให้เป็นอาภรณ์ที่งคงามประดับกาย วาจา ใจ และปฏิบัติ ตามทางสายกลางคืออริยมรรคมืองค์แปค เป็นผู้ที่มีความงคงามและบริสุทธิ์ เปรียบประคุจคอกไม้แรกแย้มที่เบ่งบาน รับแสงตะวันในยามเช้า กายภายนอกมีความงคงามค้วยศีล กายภายในงคงามค้วยธรรมแห่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัม พุทธเจ้า อุบาสิกาแก้วหน่ออ่อนจึงเป็นอุบาสิกาที่เพียบพร้อมและงคงาม ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา เป็นผู้ที่มีความสมควร อย่างยิ่งที่จะนั่งใกล้พระรัตนตรัย

โครงการบวชอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน เป็นโครงการอบรมหลักสูตรระยะสั้น 7 วันหรือ 15 วัน โดยผู้เข้าอบรมมี ทั้งเยาวชนที่มีอายุเพียง 15 ปีถึงระดับผู้ใหญ่ที่มีวัย 65 ปี แม้จะต่างวัยแต่ก็มีหัวใจดวงเดียวกัน ที่ปรารถนาจะพัฒนา ตนเอง ให้เป็นกุลสตรีที่มีความงามทั้งภายนอกและภายใน แม้ว่าโครงการนี้จะเป็นหลักสูตรการอบรมระยะสั้น แต่ผู้ เข้าอบรมจะได้เรียนรู้ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติธรรม ที่มีพระอาจารย์ให้การอบรมสั่งสอน และมีพี่เลี้ยงคอยให้ คำแนะนำต่าง ๆ

สำหรับในประเทศไทย ได้จัดเตรียมพื้นที่ส่วนหนึ่งของวัดในแต่ละวัดทั่วประเทศให้เป็นสถานที่จัดอบรม โดย ได้รับความร่วมมือจากทุกวัดเป็นอย่างดี

โครงการอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อนในประเทศไทย จัดขึ้นทั้งหมด 3 ครั้ง ครั้งที่ 1 จัดขึ้นระหว่างวันที่ 8-15 มีนาคม พ.ศ. 2553 ครั้งที่ 2 จัดขึ้นระหว่างวันที่ 16-29 เมษายน พ.ศ. 2553 ครั้งที่ 3 จัดขึ้นระหว่างวันที่ 16-29 ธันวาคม พ.ศ. 2553

โครงการนี้จึงเป็นโครงการที่มีความสำคัญ ตลอดจนเป็นความหวังที่จะจรรโลงพระพุทธศาสนาให้มั่นคงถาวร โดยมีสตรีซึ่งถือได้ว่าเป็นหัวใจสำคัญ เป็นพลังในการสนับสนุน เพื่อให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นไปโดยราบรื่น และยาวนาน

## วัตถุประสงค์ของโครงการ

- 1. เพื่ออบรม ปลูกฝัง ศีลธรรมและอุคมการณ์พระพุทธศาสนาให้แก่สตรีชาวพุทธ เพื่อให้เป็นอุบาสิกาที่มี ความเหมาะสมในการเป็นผู้นั่งใกล้พระรัตนตรัยอย่างแท้จริง
  - 2. เพื่อฟื้นฟูศีลธรรม และวัฒนธรรมชาวพุทธให้กลับมาเจริญรุ่งเรื่อง เหมือนครั้งในสมัยพุทธกาล
  - 3. เพื่อพัฒนาสังคมและประเทศชาติให้ยั่งยืน โดยการพัฒนาศีลธรรมของประชาชน

### คุณสมบัติของผู้เข้ารับการอบรม

ผู้เข้าอบรมจะต้องมีคุณสมบัติต่าง ๆ ดังนี้

- 1. เป็นผู้หญิง อายุระหว่าง 15-65 ปี
- 2. นับถือพระพุทธศาสนา
- 3. สุขภาพแข็งแรง ไม่เป็นโรคติดต่อร้ายแรง โรคจิต โรคประสาท หรือโรคอื่นๆ ที่เป็นอุปสรรคต่อการ อบรม
  - 4. สามารถรักษาศีล 8 ได้ตลอดการอบรม
  - 5. เป็นผู้ที่อยู่ง่าย กินง่าย ไม่เป็นภาระแก่ผู้อื่น

#### กิจวัตรประจำวัน

อุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน ผู้เข้ารับการอบรมจะต้องปฏิบัติตามกฎของโครงการ และต้องทำกิจวัตรประจำวัน ตามตารางการอบรม ซึ่งจะทำให้มีผลอย่างสูงสุดในการอบรม

| กิจวัตรประจำวันมีดังนี้ |                                        |
|-------------------------|----------------------------------------|
| 04.30                   | ตื่นนอน                                |
| 05.00                   | เข้าแถว                                |
| 05.15                   | สวคมนต์ทำวัตรเช้า ปฏิบัติธรรม          |
| 06.15                   | รับบุญ                                 |
| 07.00                   | รับประทานอาหารเช้า                     |
| 07.45                   | รับบุญหลังอาหารเช้า และทำภารกิจส่วนตัว |
| 08.45                   | ตั้งแถว                                |
| 09.00                   | ปฏิบัติธรรม รอบสาย                     |
| 11.00                   | รับประทานอาหารเพล                      |
| 12.00                   | รับบุญหลังอาหารเพล                     |
| 12.30                   | ทำภารกิจส่วนตัว                        |
| 13.15                   | ตั้งแถว                                |
| 13.30                   | ปฏิบัติธรรมและฟังธรรม                  |
| 16.00                   | ออกกำลังกาย                            |
| 16.30                   | ดื่มน้ำปานะ ทำภารกิจส่วนตัว            |
| 17.45                   | ตั้งแถว                                |
| 18.00                   | สวคมนต์ทำวัตรเย็น ปฏิบัติธรรม          |
| 19.40                   | เข้าโรงเรียนอนุบาลฝันในฝันวิทยา        |
| 22.00                   | หลับในอู่ทะเลบุญ                       |

## หลักสูตรการอบรม

สำหรับหลักสูตรที่ใช้ในการอบรม ผู้เข้าอบรมจะได้เรียนรู้สิ่งต่าง ๆ ดังนี้

- 1. กฎระเบียบการและข้อควรปฏิบัติในการอยู่ร่วมกัน
- 2. มารยาทที่สตรีควรรู้และพึงระวัง
- 3. มารยาทในการรับประทานอาหาร
- 4. มารยาทชาวพุทธ เช่น การลุก นั่ง กราบ ใหว้
- 5. วัฒนธรรมชาวพุทธ เช่น การปัด กวาด เช็ด ถู
- 6. ความสำคัญของการเป็นผู้มีความเคารพ
- 7. ความสำคัญการอธิษฐานจิตและการถวายสังฆทาน
- 8. องค์คุณอุบาสิกาและประวัติอุบาสิกาในพระพุทธศาสนา
- 9. ความหมายของคำว่าสมาชิ
- 10. หลักปฏิบัติธรรมเบื้องต้น
- 11. กฎแห่งกรรม
- 12. สัมมาทิฎฐิเบื้องต้น

- 13. ประวัติครูบาอาจารย์
- 14. การฟื้นฟูพระพุทธศาสนาและศีลธรรมโลก
- 15. การทำหน้าที่กัลยาณมิตรและการสร้างบารมีของหมู่คณะ
- 16. ธรรมชาติ โลกและชีวิต
- 17. หลักในการบริหารเวลา
- 18. กิจกรรม 5 ห้องชีวิต
- 19. หัวใจเศรษฐี
- 20. ประวัติของนางวิสาขา มหาอุบาสิกา

### การบวชอุบาสิกาแก้วและรับผ้าสไบแก้ว

ในระหว่างการอบรม จะมีการซักซ้อมขั้นตอนพิธีกรรมบวช 1 วัน และมีพิธีบวชอุบาสิกาแก้วในวันถัดไป โดย พิธีบวชจะมีพระศีลาจารย์เป็นผู้ให้ศีลและมอบผ้าสไบแก้ว ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของผู้บวชอุบาสิกาแก้ว สำหรับผู้เข้ารับ การอบรมตามขั้นตอนต่าง ๆ และผ่านการบวชแล้ว เมื่อสิ้นสดการอบรม จะได้รับใบประกาศนียบัตรไว้เป็นที่ระลึก

#### ผลการอบรม

แม้ว่าโครงการบวชอุบาสิกาแก้ว จะเป็นหลักสูตรระยะสั้นใช้เวลาเพียงไม่กี่วัน ในการอบรม แต่ผลที่เกิดขึ้น กลับเป็นประโยชน์อย่างมหาศาลแก่ผู้เข้ารับการอบรม ในการเปลี่ยนแปลงการดำเนินชีวิตให้มีคุณภาพ เนื่องจากได้ เรียนรู้หลักธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า อีกทั้งเรียนรู้หลักในการดำเนินชีวิตที่สามารถนำ กลับไปใช้ได้จริง จึงนับได้ว่าเป็นการใช้เวลาเพียงเล็กน้อย แต่ได้ผลอย่างคุ้มค่า ผู้เข้ารับการอบรมสามารถเปลี่ยนชีวิต ตนเอง จากผู้หญิงธรรมดาให้เป็นสตรีที่มีความเพียบพร้อมในการนั่งใกล้พระรัตนตรัย เป็นการพลิกผลันชีวิตให้สูงส่ง อย่างงดงาม สตรีแม้ไม่มีโอกาสได้บวชเป็นพระเฉกเช่นบุรุษ หากแต่สตรีมีโอกาสบวชเป็นอุบาสิกาแก้วและคำเนิน ชีวิตได้อย่างงดงามควรค่าแห่งกุลสตรี

#### การอบรมในต่างประเทศ

ในระหว่างที่ประเทศไทยมีการจัด โครงการบวชอุบาสิกาแก้ว ศูนย์สาขาของวัดพระธรรมกายในต่างประเทศ ได้จัด โครงการบวชด้วยเช่นเคียวกัน ทั้งทวีปเอเชีย ยุโรป อเมริกา ออสเตรเลีย สำหรับระยะเวลาในการอบรมของแต่ ละประเทศจะมีการปรับปรุงบ้างเพื่อให้เหมาะสมกับการจัดกิจกรรมในประเทศนั้น ๆ ยกตัวอย่างเช่น ได้หวันมีศูนย์ สาขาของวัดพระธรรมกาย 3 แห่งคือ วัดพระธรรมกายไทเป วัดภาวนาเถาหยวน และวัดภาวนาไถจง ทั้ง 3 ศูนย์ได้จัด โครงการบวชพร้อมกับที่วัดพระธรรมกายประเทศไทย ซึ่งมีสตรีชาวไทยและชาวท้องถิ่นให้ความสนใจ และได้เข้า ร่วมกิจกรรมการบวชอุบาสิกาแก้ว ในประเทศอินเดียได้มีการจัดบวชอุบาสิกาแก้ว 2 รุ่น ซึ่งมีสตรีชาวอินเดียเข้าร่วม โครงการเป็นจำนวนมาก

สรุป

อุบาสิกาแก้ว จึงมิใช่เพียงผู้หญิงธรรมคาที่เกิดมาเพียงเพื่อศึกษาหาความรู้หรือเพียงเพื่อสร้างครอบครัว เธอ เป็นหญิงสาววัยรุ่นที่เปลี่ยนชีวิตตนเองด้วยการเรียนรู้หลักธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นการฝึกฝนอบรม ตนเองให้เติบโตและงดงามเช่นเบญจกัลยาณี เธอเป็นผู้ที่มีความงดงามทั้งภายนอกและภายใน ทั้งกริยามารยาทที่ งคงาม แช่มช้อย มีน้ำใจโอบอ้อมอารี มีใมตรีต่อผู้อื่น จึงนับได้ว่าเธอผู้นี้เป็นยอดหญิง เป็นสตรีผู้เพียบพร้อมด้วย คุณสมบัติที่นั่งใกล้พระรัตนตรัย และพร้อมที่จะจรรโลงและปกป้องคุ้มครองพระพุทธศาสนา ให้สืบทอคยาวยาวนาน ออกไปตราบนานเท่านาน

FIRSTNAME: (MISS) BOONTHA

LASTNAME: LEARTTHEVORNTHAM

Address: No. 9 (4F), Guoqing Rd., Banqiao city, Taipei Country, Taiwan, R.O.C.

TEL (in Taiwan): 0916-469-530

I study at Hsuan Chuang University

48, Hsuantsang Rd., Hsinchu, Taiwan, R.O.C

Bhikkhuni Vijithananda

เด็กๆ ที่มีจิตอันใสสะอาดปราสจากความอยากหรือความคาดหวังใดๆ เป็นทรัพยากรที่มีคุณค่ายิ่ง เพราะเขาจะเติบโต ขึ้นมารับผิดชอบต่อสังคมในอนาคต เด็กๆ จะเรียนรู้ทักษะการใช้ภาษา วิธีการสื่อสารและรูปแบบพฤติกรรมต่างๆ โดยการเลียนแบบผู้ใหญ่และเรียนรู้จากสิ่งแวดล้อมรอบตัว พวกเขามีโอกาสที่จะเห็นตัวอย่างทั้งดีและไม่ดีภายใน ครอบครัวของตน ตัวอย่างที่ไม่ดีย่อมมีผลเสียต่อจิตใจของเด็กที่ยังไร้เดียงสา และจะทำให้การพัฒนาประเทศต้อง ชะจักงับได้

ครอบครัวที่มีปัญหาจะตอกย้ำความคิดอกุสลต่างๆ เข้าไปในจิตใจของเด็ก เช่น ความเกลียคชัง ความเสียใจว่า ตนทำผิด ความอิจฉาริษยา อาฆาตแค้น หรือนิสัยชอบก่อกวนรังควาญผู้อื่น เมื่อเด็กเหล่านี้เติบโตขึ้นเป็นผู้ใหญ่ พวก เขาอาจไปมีส่วนในการก่ออาชญากรรม สร้างปัญหาสังคม ฉ้อราษฎร์บังหลวง ฆาตกรรม โจรกรรม หรือก่อความ รุนแรง พฤติกรรมเหล่านี้จะเป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาสังคมที่ดี อีกทั้งยังเป็นปัญหาด้านความมั่นคง สุขภาพ การศึกษา และการพัฒนาเสรษฐกิจอีกด้วย ทั้งนี้ยังไม่รวมถึงปัญหาความปรองดองทางสังคมและสาสนาของประเทศ วัตถุประสงค์ของโครงการเพื่อเด็กของศูนย์สากขธิดาคือ ความพยายามลดปัญหาเหล่านี้โดยฝึกให้เด็กเป็นสมาชิกของ สังคมที่มีวินัยและรักสันดิ

#### การอบรมกาย วาจา และใจ

สูนย์สากยธิดา ประเทศสรีลังกาได้จัดตั้งโครงการจำนวนหนึ่งขึ้นมาโดยมุ่งเน้นพัฒนาการทางกาย วาจา และ ใจของเด็กๆ "การพัฒนากาย" ในที่นี้หมายถึงการฝึกให้เด็กมีมารยาทและมีระเบียบวินัย เพื่อที่จะ ไม่สร้างปัญหาให้แก่ ตนเองและผู้อื่น ในอันที่จะกระตุ้นพัฒนาการนี้ เด็กๆ ควรจะได้ทำกิจกรรมที่เพลิดเพลิน จิตของพวกเขาจะได้รับการ พัฒนาโดยใช้ความสามารถของตน เช่น เล่นละคร เล่นกีฬา และทำงานสร้างสรรค์อื่นๆ จากการทำกิจกรรมเหล่านี้ เด็กๆ จะได้เรียนรู้การควบคุมตนเองและการรักษาระเบียบวินัย

"การพัฒนาทางวาจา" ในที่นี้คือการสอนให้เด็กรู้จักแยกแยะระหว่างคำพูดที่เป็นคุณกับคำพูดที่ทำร้ายตนเอง และผู้อื่น ภาษาเป็นเครื่องมือสำคัญสำหรับการสื่อสารและแลกเปลี่ยนความคิดเห็นซึ่งกันและกัน การใช้วาจามุ่งร้าย ไม่น่าฟังหรือหยาบคายจะทำร้ายจิตใจผู้อื่น ซึ่งเท่ากับเป็นการทำลายสันติภาพและความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียว และอาจ นำไปสู่ปัญหาหรือการทะเลาะเบาะแว้งต่อเนื่องไปอีก หรือแม้แต่จบลงที่การก่ออาชญากรรม เช่น การฆาตกรรม จุดมุ่งหมายของการพัฒนาการใช้วาจาก็เพื่อป้องกันไม่ให้เด็กๆ เข้าไปอยู่ในสถานการณ์และอาชญากรรมที่เลวร้าย เช่นนั้น นอกจากนี้ ยังจะเป็นการนำพาเด็กๆ ไปสู่ความสมัครสมาน สันติสุข และความเจริญรุ่งเรือง ทั้งหมดนี้จะสำเร็จ ได้ก็ด้วยการอบรมให้เด็กรู้จักใช้วาจาคำพูดที่ไพเราะ พูดความจริง และพูดแต่สิ่งที่มีสาระ

"การพัฒนาจิต" มีรายละเอียคดังต่อไปนี้ คือ จิตของเด็กเปรียบเสมือนน้ำที่ใสสะอาค ซึ่งสิ่งสกปรกทำให้งุ่น ได้ง่าย จิตของเด็กจะสกปรกเสียหายได้หากถูกป้อนด้วยความรู้สึกและความกิดที่ชั่วร้าย ทำลายล้างและเป็นอกุศล นับตั้งแต่วัยทารกเป็นต้นมา เด็กควรจะได้รับการบ่มเพาะด้วยความประพฤติถูกทำนองคลองธรรม (หรือมีศีล) และมี จริยธรรมที่มาจากพื้นฐานทางศาสนาที่ดีงาม พื้นฐานอุปนิสัยของแต่ละบุคคลนั้นมาจากการวางรากฐานตั้งแต่วัยทารก เราจะต้องคำนึงถึงการพัฒนาแม่และเด็กควบคู่กันไป ในการพัฒนาจิตใจของเด็กตั้งแต่เด็กอยู่ในครรภ์มารดานั้น สภาพ

สิ่งแวคล้อมทางครอบครัวและสภาพจิตใจของมารคาระหว่างการตั้งครรภ์จะมีผลต่อทารกในครรภ์ ผู้เป็นแม่ควรฝึกจิต เมตตากรุณาต่อทารกตั้งแต่เขายังอยู่ในครรภ์

ดังนั้น การจะให้เด็กมีสำนึกทางจริยธรรมและศีลธรรมได้นั้น เป็นเรื่องสำคัญที่ทางครอบครัวเองจะต้องมี ความเข้มแข็งในจริยธรรมและศีลธรรมที่ถูกต้อง นับตั้งแต่วันที่เด็กเริ่มพูดได้คำแรก เขาได้เรียนรู้พฤติกรรมจากพ่อแม่ หากพ่อแม่ไม่เป็นตัวอย่างที่ดี เด็กย่อมเลียนแบบความประพฤติที่ไม่ดีเหล่านั้น การทำให้เด็กหวาดกลัวบ่อยๆ การ ทำลายความหวังของเด็ก การโกหกหลอกลวงเด็ก การกระทำทารุณต่อเด็กในแบบต่างๆ ล้วนเป็นพฤติกรรมที่จะทำให้ เด็กกลายเป็นส่วนหนึ่งของความรุนแรงและการทำลายล้างในบ้านเมือง ตามหลักพุทธธรรม การพัฒนาอุปนิสัยของ เด็กควรเริ่มตั้งแต่เมื่อเด็กจุดิขึ้นในครรภ์ของมารดา

ฉะนั้น ทางศูนย์ฯ จึงจัดโครงการฝึกอบรมที่มุ่งเน้นพัฒนาการทางจริยธรรมและศีลธรรมให้แก่เด็กๆ ดังต่อไปนี้ คือ

- โครงการอบรมความรู้แก่เยาวชนก่อนการสมรส
- ๒. โครงการให้คำปรึกษาเพื่อรักษาความสงบสุขและสมัครสมานภายในครอบครัวหลังการสมรส
- ๓. โครงการอบรมความรู้แก่สตรีมีครรภ์และสามี
- ๔. โครงการฝึกสมาธิภาวนาและการสวดพระสูตรพิเศษสำหรับสตรีมีครรภ์
- ๕. โครงการอบรมความรู้แก่พ่อแม่ของเด็กทารกและเด็กในวัยเรียน
- โครงการให้คำปรึกษาทั่วไปสำหรับสมาชิกในครัวเรือนทุกคน

ทางศูนย์ฯ ได้จัดให้มีโครงการเหล่านี้อยู่เป็นระยะๆ โดยไม่นำเรื่องความแตกต่างทางศาสนาและเชื้อชาติเข้ามา เกี่ยวข้อง ทั้งนี้ เพื่อบ่มเพาะค่านิยมทางจริยธรรมและศีลธรรมให้เกิดขึ้นในครอบครัว โครงการเบื้องด้นซึ่งสามารถดึง เด็กๆ มาเข้าร่วมคือ โครงการ "พุทธธรรมเป็นภาษาอังกฤษ" ซึ่งเป็นโครงการที่สอนธรรมะเป็นภาษาอังกฤษ หลักสูตร ของโครงการนี้จะสอนพุทธประวัติ ตำนานชาดกต่างๆ วิถีชีวิตแบบพุทธ ความเมตตากรุณา การให้ทานโดยละความ โลภ และการปฏิบัติตนให้อยู่ในศีลธรรม

### โครงการจริยธรรมสำหรับเด็ก

โครงการอบรมจริยธรรม (ศีล) สำหรับเด็กๆ จัดให้มีขึ้นทุกเดือนในวันเพ็ญขึ้น ๑๕ ค่ำเมื่อเด็กศึกษาธรรมะ พวกเขาจะเรียนรู้วิธีที่จะทำตนให้มีวินัย รู้จักควบคุมกาย วาจาและใจ พวกเขาจะได้เรียนรู้และฝึกการมีวินัย การ รับประทานอาหารที่ถูกต้อง การพูดจาไพเราะ การพูดแต่ความจริง การมีเมตตาและอื่นๆ โครงการนี้จะสอนให้เด็กรู้จัก แยกแยะถูกผิด ขจัดเสียซึ่งนิสัยที่ไม่ดีต่างๆ และบ่มเพาะนิสัยที่ดีงาม โครงการนี้กินระยะเวลา ๑๒ สัปดาห์และจะสอน เด็กถึงพื้นฐานของลักษณะนิสัยที่ดีงามและให้เด็กฝึกปฏิบัติเพื่อบรรลุเป้าหมายนั้น โดยใช้โคลงกลอน คาฉาและนิทาน ชาดกที่เล่าถึงชีวิตพระโพธิสัตว์ก่อนจะมาเป็นพระพุทธเจ้า เป็นเครื่องมือในการสอน

โครงการฝึกสมาธิสำหรับเค็กจัดทุกเย็นวันอาทิตย์ ครั้งละประมาณสองชั่วโมง อันที่จริง เค็กๆ จะมีโอกาส ฝึกนั่งสมาธิอยู่แล้วในทุกๆ โครงการที่สูนย์จัดขึ้น มีเค็กเป็นจำนวนมากที่สามารถนั่งสมาธิโดยไม่เปลี่ยนท่าได้นานถึง ๔๕ นาที นอกจากนี้ เค็กๆ ยังได้รับการฝึกพิเศษให้ท่องพระสูตรภาษาบาลีและสวดพระปริตซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของพิธี วันขึ้นปีใหม่ของชาวสิงหล ขบวนแห่สังฆมิตร และพิธีทางศาสนาอื่นๆ ด้วยจิตที่เปี่ยมศรัทธา พวกเด็กๆ จะนั่งรถไป รอบๆ หมู่บ้านเพื่อสวดมนต์เหล่านี้ให้ชาวบ้านฟัง

นอกจากนี้ เด็กๆ จะเรียนรู้การพัฒนาจิตเมตตา โดยรักษาศีลข้อแรก คือการละเว้นจากการฆ่าสัตว์และ คุ้มกรองดูแลสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย พวกเขาจะบ่มเพาะความมีเมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์ทั้งปวงด้วยการระลึกและรู้สึกว่า "ขอให้สรรพสัตว์ทั้งหลายจงเป็นสุข ปราสจากความหวาดกลัว และได้รับการปกปักรักษา" เมื่อได้แรงบันดาลใจมี เมตตากรุณา พวกเขาก็จะไปซื้อสัตว์ที่กำลังจะถูกฆ่าจากโรงฆ่าสัตว์และปลดปล่อยสัตว์เหล่านั้นให้เป็นอิสระ (อภัยทาน) ยกตัวอย่างเช่น ช่วยซื้อลูกวัวที่จะถูกนำไปฆ่าในขณะที่ยังดูดนมแม่จากคนขายเนื้อและนำไปบริจาดให้ ครอบกรัวที่จะดูแลมันอย่างดี ไม่เพียงเท่านั้น เด็กๆ ยังช่วยเลี้ยงดูสัตว์ที่น่าสงสารเหล่านี้ด้วยการให้อาหารและน้ำ ซึ่ง เป็นส่วนหนึ่งในหน้าที่ของพวกเขาด้วย การช่วยเหลือผู้ที่ขาดแคลนเป็นอีกโครงการหนึ่งที่ช่วยให้เด็กๆ บ่มเพาะ จริยธรรมทางพุทธ เด็กแต่ละคนได้รับการสนับสนุนจากพ่อแม่ให้รวบรวมอาหารแห้งเท่าที่ตนจะทำได้ ไปบริจากให้ ครอบกรัวยากไร้ในหมู่บ้าน ด้วยการทำงานช่วยเหลือสังกมในลักษณะเช่นนี้ เด็กๆ จะได้เรียนรู้ที่จะแบ่งปันสิ่งที่ตนมี พวกเด็กๆ ได้ร่วมกันก่อตั้ง "ขุวสมาคมดาวประกายแสง" ซึ่งมีการพบปะกันเดือนละครั้งและร่วมกันทำโครงการต่างๆ ตามแต่จะกิดสร้างสรรค์ขึ้นมา ตัวอย่างเช่น ในวันพระขึ้น ๑๕ ค่ำ พวกเขาจะทำความสะอาดบริเวณวัด ถวายดอกไม้ และน้ำปานะเพื่อฝึก "การให้ทานโดยปราสจากความโลก" และทำงานช่วยเหลือสังคมอื่นๆ

ค่ายเขาวชนซึ่งจัดให้มีขึ้นในช่วงปิดภาคเรียน เป็นอีกกิจกรรมหนึ่งที่ช่วยให้เด็กๆ มีโอกาสได้แสดงออกถึง ความคิดสร้างสรรค์ ความสามารถส่วนตัว และทักษะต่างๆ ค่ายนี้จะเน้นงานศิลปะวาครูปและงานประดิษฐ์เป็นพิเศษ เพราะเป็นกิจกรรมที่จะช่วยให้ครูบอกได้ว่าเด็กคนใหนมีปัญหาทางจิตเพื่อที่จะได้ให้ความช่วยเหลือต่อไป ตัวอย่างเช่น เด็กที่คิดว่าตนไม่สามารถ "ทำอะไรได้สักอย่างเดียว" จะเรียนรู้ว่าพวกเขาสามารถวาครูปได้ และมีศักยภาพที่จะเป็นศิลปินที่เก่งได้ นอกจากนี้ เด็กๆ ยังได้พัฒนาความสามารถด้านอื่นๆ อีกโดยฝึกร้องเพลง การแสดง และกิจกรรมสร้างสรรค์อื่นๆ บรรดาเด็กที่ถูกพ่อแม่คุค่าว่าเกียจคร้านก็กลายมาเป็นเด็กที่ขันแข็งและเชื่อฟังอย่างดีเมื่อ มาเข้าโครงการนี้

### การศึกษาศีลห้า

การรักษาศีลห้าเป็นอีกวิธีหนึ่งที่จะบ่มเพาะสำนึกทางจริยธรรมให้กับเด็กๆ การสอนให้เด็กท่องกลอน ต่อไปนี้จะสามารถช่วยให้พวกเขาละเว้นจากการฆ่าสัตว์ได้:

> ทุกชีวิตสั่นสะท้านไปด้วยความหวาดกลัว ทุกชีวิตต่างกลัวตาย ลองเอาใจเขามาใส่ใจเราบ้างสิ เราไม่ควรฆ่าหรือเป็นเหตุให้ชีวิตอื่นถูกฆ่า

สรรพสัตว์ทั้งปวงต่างหวาดกลัวการถูกลงโทษและความตาย พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนว่าการทำร้ายหรือการ ฆ่าชีวิตอื่นเป็นความผิด โดยให้เราจินตนาการว่าตนเองก็ตกอยู่ในที่นั่งเดียวกัน เราช่วยให้เด็กเข้าใจว่า การฆ่าไม่ว่าจะ ด้วยเหตุผลใด เช่น เพื่อเป็นอาหาร เพราะความสนุก เพื่อการทดลอง (ทางการแพทย์และอื่นๆ) หรือเพื่อปกป้องชีวิต ของตน ล้วนเป็นอกุสลกรรมและเป็นโทษทั้งสิ้น นอกจากนั้น เรายังอบรมให้เด็กๆ กระทำในสิ่งที่เป็นกุสล และแสดง ให้เด็กๆ เห็นถึงข้อคืของการไม่บริโภคเนื้อสัตว์ และสอนให้เด็กมีใจโอบอ้อมอารี มีเมตตากรุณาในหัวใจ พวกเด็ก เรียนรู้ธรรมะเหล่านี้อย่างเป็นรูปธรรมด้วยการค่อยๆ สะสมเงินใส่กระปุกไว้จนกระทั่งพวกเขาสามารถไถ่ชีวิตสัตว์จาก โรงฆ่าสัตว์ได้ พวกเขาช่วยกันหาข้าวหาน้ำให้สัตว์ที่ไม่มีความผิดเหล่านั้น อีกทั้งให้ความรักและปกป้องมันให้ ปลอดภัย

สำหรับศีลข้องสอง เด็กๆ ได้รับการสอนว่า การหยิบฉวยของของผู้อื่นไม่ว่าจะด้วยกำลังหรือการฉ้อโกง เป็น อกุศลกรรม พวกเด็กๆ จะได้รับการสอนให้จินตนาการความทุกข์ที่จะเกิดขึ้น หากมีใครทำกับตนเช่นนั้น ใน ขณะเดียวกัน พวกเขาจะได้รับการส่งเสริมให้แบ่งปันอาหาร เสื้อผ้า อุปกรณ์การศึกษาสำหรับเด็ก หรือยารักษาโรคให้ กนยากจน ด้วยวิธีนี้ พวกเขาจะเรียนรู้ว่า ความยากจน ความร่ำรวย ความทุกข์ ความสุข ล้วนเป็นผลที่มาจากการกระทำ ทั้งสิ้น ดังนั้น พวกเขาจึงควรละเว้นจากการกระทำที่เป็นอกุศลและหันมาประกอบกรรมดี

แม้เด็กๆ จะไม่สามารถเข้าใจความหมายที่ลึกซึ้งของศีลข้อสามได้ แต่ก็เป็นเรื่องสำคัญที่จะต้องทำให้เด็ก เข้าใจถึงโทษและผลของการประพฤติผิดในกาม ยกตัวอย่างเช่น ให้เด็กๆ มีส่วนร่วมในการประชุมเชิงปฏิบัติการที่ พวกเขาจะได้เห็นรายงานและโปสเตอร์ที่กล่าวถึงความทุกข์อันเป็นผลมาจากการมีเพศสัมพันธ์อย่างมักง่าย พวกเด็กๆ ดูเหมือนจะเข้าใจได้ถึงผลกระทบของการคิดถึงแต่ความสุขเฉพาะหน้า

นอกจากนี้ เด็กๆ ยังได้รับการสั่งสอนเรื่องความสำคัญของการพูดความจริงและพัฒนาวินัยในการพูดจา พวก เขาเรียนรู้ว่าการโกหก หลอกลวง พูดหยาบคายและก้าวร้าวเป็นการกระทำที่เป็นโทษ พวกเขาจะได้รับการอบรมสั่ง สอนให้พูดความจริงและใช้วาจาไพเราะดีงาม การอบรมจะใช้วิธีการสวดพระสูตรด้วยกิริยาเคารพนอบน้อม ร้อง เพลงศาสนา อ่านเรื่องราวที่เป็นแบบอย่างอันดี อ่านโคลงกลอนดังๆ พวกเด็กๆ ยังเรียนรู้ว่าคำพูดที่ไพเราะและมี ความหมายจะช่วยสร้างความสามัคดีกับเด็กอื่นๆ ด้วย

สำหรับศีลข้อที่ห้านั้น เด็กจะพยายามสื่อความไปถึงสังคม โดยการทำโปสเตอร์ที่แสดงให้เห็นโทษของสิ่ง มึนเมา เมื่อพวกเขาเข้าใจโทษของอาชญากรรมที่เกิดขึ้นและความทุกข์ที่เกิดจากยาเสพติดและสุรา พวกเขาจะพยายาม ช่วยเตือนให้ชมชนของเขาละเว้นจากสิ่งเหล่านี้

### การพัฒนาวินัยทางจิตใจ

ความโลภ โกรธ หลง อาจเกิดขึ้นได้แม้ในจิตของเด็กที่ไร้เดียงสา แต่ทว่าความคิดเป็นสิ่งที่ควบคุมได้โดยการ ฝึกจิตให้มีวินัย การทำสมาธิภาวนาแบบพุทธานุสติ (โดยการระลึกถึงพระพุทธคุณ) และเมตตาภาวนา (การแผ่เมตตา) เป็นวิธีที่เหมาะสมที่จะช่วยให้เด็กๆ เรียนรู้การฝึกจิตให้มีวินัยและหลีกเลี่ยงความคิดที่เป็นอกุสล การฝึกสมาธิภาวนา แบบนี้จะช่วยทำให้จิตของเด็กไม่วอกแวก ช่วยสร้างวินัยให้จิตและบ่มเพาะสำนึกทางจริยธรรม เราเชื่อว่า เด็กๆ ที่เข้า ร่วมโครงการเหล่านี้จะเป็นผู้นำในการพัฒนาสังคมในอนาคตและเป็นแบบอย่างที่ดีแก่คนในรุ่นเดียวกัน

### เชิงอรรถ

\_

<sup>1</sup> Verse 129 of The Dhammapada, trans. Achariya Buddharakkhita (Kandy: Buddhist Publication Society, 2003).

Zhen Yuan Shi

ศูนย์กัลยาณมิตร ถานเซียง (แปลว่า ไม้จันทร์หอม) ในเมือง ปาจัม ประเทศมาเลเซีย ทำหน้าที่เป็นศูนย์การศึกษาให้แก่ บุคคลทุกวัย โดยศูนย์นี้เริ่มต้นจากค่ายเยาวชนเมื่อ 18 มีนาคม 2004 โดยมีผู้เข้าร่วม 84 คน และเมื่อเวลาผ่านไป สิ่งที่ทำ ก็เริ่มเห็นผล และด้วยความมุ่งมั่นของสมาชิกทุกคน ผลที่ได้จึงออกมาอย่างดี

ด้วยวัตถุประสงค์ที่ว่า "เพื่อเยาวชนได้เรียนรู้ ผู้ที่เข้มแข็งจะรับใช้" สมาชิกทุกคนในศูนย์ต่างทุ่มเทที่จะสร้าง สังคมที่ใส่ใจและเต็มไปด้วยความรัก สมาชิกต่างยึดถือในหลักการของการเป็นกัลยาณมิตรและวิธีปฏิบัติ 10 ประการ ในการที่จะช่วยเหลือและให้กำลังใจซึ่งกันและกันในการที่จะเรียนรู้และก้าวเดินไปบนหนทางแห่งความรู้แจ้ง สมาชิก ทุกคนต่างทุ่มเทอย่างเต็มใจในการเผยแพร่พุทธธรรมและโปรแกรมการศึกษาที่นำไปสู่ความรู้แจ้ง

เอกลักษณ์ของหลักการกัลยาณมิตรก็คือ สมาชิกทุกคนจะก้าวไปในวิถีพร้อมๆ กับสมาชิกคนอื่นในครอบครัว ในทุกช่วงอายุ ในกลุ่มมีทั้งเด็กทารก เด็กเล็กอายุ 2 ถึง 6 ขวบ และ 7 ถึง 11 ขวบ วัยรุ่นตั้งแต่ 12 ถึง 16 ขวบ เยาวชนอายุ 17 ปีขึ้นไปและผู้ใหญ่ที่อายุกว่า 40 ปี นอกจากนั้นยังมีกลุ่มของคุณปู่คุณย่า คุณตาคุณยาย การกระทำสิ่งดีๆร่วมกันอย่าง แน่นแฟ้นต่อเนื่องนี้เองเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวสมาชิกของศูนย์กัลยาณมิตร ถานเซียง ไว้อย่างเหนียวแน่นและปัจจุบันศูนย์นี้ ได้ขยายสาขาออกไปถึง 5 สาขาในประเทศมาเลเซีย โดยอยู่ที่ ปาจัม หนึ่งสาขา อีก 3 สาขาอยู่ใน เซเรมบัน และอีกหนึ่ง สาขาอยู่ที่ กาจัง

หมายเหตุ : ในประเทศไทยมีสาขาของศูนย์ถานเซียงอยู่ ชื่อ มูลนิธิกลิ่นเทียนธรรม มี International Buddhist College อยู่ที่ อ.ปักธงไชย จ.นครราชสีมา และ ที่ อ. หาดใหญ่ จ. สงขลา

Marisol Mercado Santiago (with Alice L. Pawley, Donald W. Mitchell)

เป็นไปได้ใหมที่จะรวมปรัชญาแบบพุทธเข้าไว้ในการสอนวิทยาสาสตร์ สำหรับเยาวชนในชุมชนชาวพุทธ และเราจะ ใช้วิธีการสอนแบบไหนเพื่อบรรลุเป้าหมายนี้ ในรายงานฉบับนี้ เราจะกล่าวถึงส่วนหนึ่งของงานในเบื้องต้นของเรา ใน แง่คิดทางการศึกษาทางวิสวกรรมที่มีความอ่อนไหวทางวัฒนธรรมสำหรับชุมชน ซึ่งเรียกตัวเองว่าชาวพุทธ ถึงแม้ว่าวิธี ทางการศึกษาเชิงวัฒนธรรมจะมีที่มาจากนักศึกษาชาวอเมริกันก็ตาม เราต้องการสำรวจเนื้อหาความเป็นไปได้อื่นๆ ที่ อาจมีให้กับนักศึกษาในชุมชนชาวพุทธ ที่อาจปรากฏขึ้นจากคุณลักษณะพิเสษของการศึกษาชนิดนี้ ทฤษฎีนี้วาง สมมุติฐานไว้ว่าปัญหาด้านความสำเร็จทางการศึกษา สำหรับนักเรียนสีผิวที่มีรายได้ด่ำน่าจะดีขึ้น หากเน้นไปที่ความ แข็งแกร่งของภาษาและทางวัฒนธรรมของพวกเขา ถ้าจะดูถึงแนวทางการจัดการทางด้านสาสนาพุทธโดยขึ้นอยู่กับ สถานการณ์ เราสันนิษฐานว่ารากฐานของทฤษฎีนี้จะสามารถช่วยครูในการวางโปรแกรม เพื่อช่วยนักศึกษาได้เข้าใจถึง หลักทางด้านวิสวกรรมและหลักทางวิทยาสาสตร์ผ่านสิ่งก่อสร้างต่างๆ สถาปัตยกรรมและเทคโนโลยีที่มีองค์ประกอบ ใกล้เคียงกับที่มีอยู่ในชุมชนและในวัฒนธรรมของพวกเขา

### วิถีทาง ทางการศึกษาด้านวิศวกรรมและวิทยาศาสตร์ที่มีความค่อนใหวในเชิงวัฒนธรรม

การสอนที่ด้องคำนึงถึงความอ่อนใหวในเชิงวัฒนธรรมนั้น จะต้องอาศัย "ความรู้ทางค้านวัฒนธรรม ประสบการณ์ที่เคยได้รับ โครงสร้างในการอ้างอิงและรูปแบบการแสดงออกของนักศึกษาที่แตกต่างออกไป เพื่อให้การ เรียนรู้เกิดความสมจริงและมีประสิทธิภาพ ซึ่งเป็นการสอนที่มุ่งเน้นและผ่านความแข็งแกร่งที่เขามีอยู่เดิม มันเป็นการมี เหตุมีผลทางวัฒนธรรม การศึกษานี้ไม่ได้จำกัดอยู่แต่ในเนื้อหาของหลักสูตรเท่านั้น แต่ก็ขึ้นอยู่กับประสบการณ์และ ความชำนาญ วิธีการสอนในชั้นเรียน การโต้ตอบระหว่างนักศึกษาและครู วิธีการสอนและการประเมินคุณสมบัติของ ประสบการณ์เหล่านี้ประกอบด้วย (1) ทัศนะวิสัยของมรดกทางวัฒนธรรมอื่นๆ (2) การสร้างความสัมพันธ์ระหว่างการ แยกออกระหว่างเนื้อหาทางการศึกษาและวัฒนธรรมทางสังคมของเด็กๆ ตามความเป็นจริง (3) วิธีการสอนที่แตกต่าง เพื่อตอบสนองลักษณะการเรียนรู้ที่หลากหลาย (4) ให้ความเคารพต่อมรดกทางวัฒนธรรมของกลุ่ม (5) การรวบรวมเอา ข้อมูล ทรัพยากรและวัสดุต่างๆ มาใช้ในการศึกษาเชิงวัฒนธรรมที่หลากหลาย

ตัวอย่างของโครงสร้างทางการศึกษาด้านวิศวกรรมเชิงวัฒนธรรมอันหลากหลาย ที่เกี่ยวเนื่องกับการศึกษา เชิงวัฒนธรรม จะพบได้ใน "Toward an Indigenized Engineering Education: Andean Peasant Technologies as Engineering Education Resources for Andean Peoples" ถึงแม้ว่าข้อเขียนนี่จะเจาะจงไปที่ชาว Andean แต่ในตัวอย่าง สามารถแสดงให้เห็นว่า เทคโนโลยีที่มีอยู่ดั้งเดิมและหาได้ในชุมชนสามารถนำมาเป็นสื่อการเรียนการสอนได้ ซึ่งผู้สอนจะสามารถอธิบายถึงแง่คิดของหลักการทางวิศวกรรมและวิทยาศาสตร์ให้แก่นักเรียน

ปรัชญาแบบพุทธที่สามารถประสมประสานให้เข้ากับการศึกษาด้านวิทยาศาสตร์กับวิศวกรรมศาสตร์ อริยสัจ 4

- 1. ทุกข์ (ความทุกข์หรือตัณหา)
- 2. สมุทัย (เหตุแห่งทุกข์)

- 3. นิโรธ (การคับทุกข์)
- 4. มรรค (วิธีที่จะดับทุกข์นั้น)

การนำเอาหลักธรรมในหัวข้ออริยสัจ 4 ไปประยุกต์ใช้ เพื่อตอบรับกับวิกฤตทางด้านสิ่งแวดล้อมนั้น ได้กล่าว ขานกันมากในหมู่นักวิชาการทั้งหลาย Samdhong Rinpoche ได้กล่าวไว้ว่า อริยสัจ 4 สามารถนำไปตีความในรูปแบบ ที่ว่า "1) ต้องรู้ว่าวิกฤตคืออะไร 2) เหตุของวิกฤตที่ต้องกำจัดออกไป 3) การบรรลุการดับไปของวิกฤตนั้น 4) วิธีการดับ ของวิกฤตที่จะนำมาใช้"

The Sarvodaya Shramadana Movement ซึ่งเป็นองค์กรที่ไม่แสวงหาผลกำไรในประเทศศรีลังกา ได้นำเอา อริยสัจ 4 ไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาหมู่บ้าน (ซึ่งเกี่ยวพันกับวิศวกรรมศาสตร์): อริยสัจข้อที่ 1 ทุกข์ ได้แปล ความหมายไปว่า "มีหมู่บ้านที่เสื่อมโทรมแห่งหนึ่ง" รูปแบบความทุกข์ที่เห็นเป็นรูปธรรมนี้ได้กลายเป็นจุดสนใจใน การตื่นขึ้นแบบทางโลก ชาวบ้านควรตระหนักถึงปัญหาในสถานที่แวคล้อมของเขาเช่น ความยากจน โรคภัย การกดขึ่ ข่มเหงและความไม่สมัครสมานสามัคคีกัน อริยสัจข้อที่ 2 (เหตุแห่งทุกข์) มีนัยว่าสภาพความเสื่อมของหมู่บ้านมี มากกว่า 1 สาเหตุ อริยสัจข้อที่ 3 ความเข้าใจเดิมในทางพุทธบ่งชี้ไปที่นิพพาน แต่ขณะนี้มันคือความหวังว่าความทุกข์ ของชาวบ้านจะหมดไป วิธีที่จะแก้ปัญหาขึ้นอยู่กับ อริยสัจข้อที่4 อริยมรรคมีองค์ 8 Joanna Macy ได้ให้ตัวอย่างที่ดี เมื่อนำมรรค 8 มาอธิบายในทางโลกโดยอ้างคำอธิบายของอาจารย์จาก Sarvodaya ที่พูดถึงการมีสติชอบ (sati) "มีสติชอบ – หมายถึงมีการตื่นตัวที่จะรับทราบความต้องการของหมู่บ้าน......ดูชิว่ามีอะไรที่ต้องการบ้าง – ห้องสุขา น้ำ ถนน"

ตัวอย่างนี้สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในรูปของ หมู่บ้านเด็ก สำนักชี หรือการตั้งถิ่นฐาน โดยการช่วยเหลือจาก อาจารย์ทางด้านวิสวกรรมสาสตร์ กลุ่มนักสึกษาสามารถบ่งบอกถึงปัญหาทางด้านวิสวกรรมในหมู่บ้านของเขาเหล่านั้น เหตุของปัญหานั้น การรับรู้ว่ามีทางออกของปัญหานั้นและวิธีการที่จะแก้ปัญหานั้น

# ผลจากการพึ่งพาและการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน

ผลจากการพึ่งพาคือหนึ่งในความคิดด้านปรัชญาพื้นฐานของพระพุทธเจ้า มันเป็นธรรมชาติที่ต้องเกี่ยวพันกับ การพึ่งพาซึ่งกันและกัน และความว่างเปล่า ความว่างเปล่ามีคำจำกัดความและความเข้าใจที่ต่างไปจากวัฒนธรรม ตะวันตก ความว่างเปล่านั้นเกี่ยวพันกับความคิดที่ว่าทุกสิ่งทุกอย่างไม่มีตัวตน และเชื่อมระหว่างกันในการโยงใยของ ความพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน

ตัวอย่างของผลจากการพึ่งพาซึ่งสามารถนำเสนอในการศึกษาทางด้านวิศวกรรมศาสตร์คือ การใช้เชื้อเพลิง ชีวภาพและผลกระทบอันกว้างขวางต่อสิ่งแวดล้อม ตัวอย่างเบื้องต้นก็คือ การใช้เชื้อเพลิงชีวภาพที่มีจุดกำเนิดจาก ข้าวโพดอินเดียและพืชอื่นๆ เมื่อวิเคราะห์แบบคนท้องถิ่นแล้วมันดูเหมือนทุกอย่างจะเป็นในทางบวก ธาตุการ์บอน หมุนเวียนมาใช้ใหม่โดยผ่านต้นไม้ที่เติบโตเร็ว ข้าวโพดของปีหน้ารับเอาของเสียของปีนี้และวัฏจักรอันยาวนานของ ธาตุการ์บอนที่มีอยู่ในสารที่ได้มาจากน้ำมันปีโตรเลียมสามารถปล่อยทิ้งให้อยู่ในดิน อย่างไรก็ตามเมื่อนำเอาภาพรวม การผลิต ไม่ว่าจะเป็นการขนส่งเมล็ดข้าวดิบ กระบวนการผลิตแอลกอฮอล์และอื่นๆ มาพิจารณาแล้วจะพบว่า มีการ เพิ่มขึ้นของการบริโภคพลังงานอย่างมาก ยิ่งกว่านั้นในการทำเกษตรกรรมในปัจจุบัน แม้การใช้ซากสัตว์และพืชที่ เก่าแก่และทับถมกันตั้งแต่ดึกดำบรรพ์ มาเป็นเชื้อเพลิงก็เพิ่มมากขึ้น เนื่องจากวัตถุดิบที่ใช้ในเคมีนั้นมาจากสารของ น้ำมันปิโตรเลียม สิ่งต่างๆ เหล่านี้นอกเหนือไปจากวิกฤตทางด้านอาหารซึ่งเพิ่งจะเริ่มต้น ขณะที่ผืนดินที่ใช้ในการ

เพาะปลูก กำลังจะกลายเป็นแหล่งผลิตพืชทางชีวภาพมากขึ้น การปรับเปลี่ยนผืนคินไปเป็นการปลูกข้าวโพคและพืช อื่นๆ เป็นผลให้มีการถางพื้นที่บริเวณป่าคิบชื้น เช่นในประเทศอินโคนีเซีย และที่อื่นๆ เพื่อทำรายได้จากกระแสการ ตอบรับที่มีต่อเชื้อเพลิงชีวภาพและเมื่อพิจารณาถึงมูลเหตุและสภาพแล้ว เชื้อเพลิงชีวภาพยังไม่ใช่ตอบเสียทีเดียว อีกทั้ง ยังเป็นความหายนะทางสิ่งแวดล้อม

เมื่อดูจากตัวอย่างที่อ้างถึงโดย Punnadhammo นักศึกษาจะเริ่มตระหนักถึงผลกระทบของเชื้อเพลิงชีวภาพที่มีต่อทรัพยากรต่างๆ ที่มีอยู่ในโลกที่สาม อีกทั้งผลกระทบที่มีต่ออายุของป่าไม้และต่อผู้คนที่ต้องอาศัยป่าไม้เป็นแหล่ง พักอาศัย นักศึกษาบางคนอาจจะกำลังอาศัยอยู่ในประเทศที่มีปัญหาดังกล่าว เมื่อรับรู้ถึงผลกระทบจากการกระทำต่างๆ ในเชิงวิศวกรรมแล้ว พวกเขาจะสามารถนำความรู้นี้ไปเผยแพร่ให้คนในหมู่บ้านทราบ

# ความโลภเป็นเสมือนยาพิษแห่งจิตใจ ซึ่งมีผลกระทบต่อโลก

ในปรัชญาทางศาสนาพุทธ ความโลภถูกมองว่าเป็นยาพิษทางจิตใจ ถ้ามีการกระทำอย่างมีความโลภก็ ก่อให้เกิดการกระทำในเชิงเสียหายในทุกระดับ นักเขียนหลายท่านได้เชื่อมโยงความโลภกับการแสดงออกที่มี ผลกระทบในทางลบอย่างรุนแรงต่อสภาวะแวดล้อม Heng Sure ได้เดือนเราว่าความโลภเป็นสาเหตุของการกระทำที่มี ผลต่อธรรมชาติในทางลบเสมอ

พระพุทธเจ้าเรียกความโลภว่าเป็นเสมือนยาพิษในจิตใจและกล่าวอย่างสำคัญและหนักแน่นว่า ทั้งการทำลาย ล้างและการดูแลรักษาโลกของเรานั้น กระทำได้เพียงด้วยความคิดเดียว จิตใจที่ปราสจากความโลภ เป็น หนทางที่ทำให้เกิดการตื่นตัว จิตใจที่เต็มไปด้วยความโลภเป็นอันตรายต่อโลกเราและอาจก่อทำให้เกิดความ ทุกข์ทรมานและมีผลกระทบต่อผู้คนที่อาศัยอยู่ทั่วไปอย่างถ้วนหน้า ท่านไม่สามารถสลัดความโลภออกไป ใค้ในทันที ด้องค่อยๆ เปลี่ยนแปลง เปลี่ยนสภาพ ด้วยการมีเมตตาและการให้

ความโลกไปเกี่ยวข้องกับค้านวิศวกรรม และวิทยาศาสตร์อย่างไร วิศวกรรมเป็นวิชาชีพซึ่งเป็นที่ต้องการ ทางค้านอุตสาหกรรม มุ่งหวังที่จะตอบรับความต้องการค้านตลาคทางเศรษฐกิจ ระบบทุนนิยมก็ยังต้องอาศัยงาน ทางค้านวิศวกรรมและการบริโภคเพื่อความต่อเนื่องทางวัฏจักร ความโลภเป็นปัจจัยหนึ่งที่ทำให้ผู้บริโภคมีทัศนคติต่อ สินค้าที่วิศวกรช่วยผลิตขึ้น วิศวกรจึงกลายมาเป็นส่วนหนึ่งของวงจรในการบริโภค ซึ่งก็คือตัวสหกรณ์ การผลิตและ การบริโภค Baillie แย้งว่า แม้วิศวกรมีส่วนสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการบริโภค พวกเขาก็ยังมีบทบาทสำคัญในการ เปลี่ยนแปลงทางสังคม

วิศวกรได้ทำสิ่งดีๆ หลายอย่างซึ่งช่วยสนับสนุนให้โลกสะอาดและปลอดภัยขึ้นซึ่งเราควรจะภูมิใจ อย่างไรก็ ตามเป็นต้นว่า วิศวกรได้คิดค้นเครื่องจักรต่างๆ ออกมาเพื่อใช้ในโรงงานที่ใช้แรงงาน วิศวกรสร้างเครื่องมือ ต่างๆ ออกมาเพื่อใช้แทนแรงงานคนแต่ก็มีปัญหาคนตกงาน ไม่มีงานทำเป็นจำนวนมาก วิศวกรสร้างโรงงาน ซึ่งก่อให้เกิดมลพิษที่เป็นอันตรายต่อสิ่งแวดล้อม วิศวกรสร้างโรงงานในเมืองทำให้ผู้คนในหมู่บ้านแยกย้าย จากครอบครัวตัวเองเพื่อเข้าไปทำงานในเมืองกันเป็นจำนวนมาก วิศวกรได้ทุ่มเทตนเองมากกว่าคนในอาชีพ อื่นๆ (นอกเหนือจากธุรกิจเอง) เพื่อให้มีการเคลื่อนไหวของเงินทุนไปทั่วโลก ซึ่งเป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้

เกิดการตื่นตัวในประเทศที่กำลังพัฒนาให้มีการหมุนเวียนทางด้านการเงินในตลาดการเงินมากขึ้น สิ่งนี้ก็เป็น สิ่งที่เราจะต้องคอยระแวดระวัง รับผิดชอบและดูแล

วิธีการที่จะสอนให้นักศึกษาได้มองเห็นถึงผลกระทบของความโลภ คือแสดงให้เขาเห็นสิ่งที่เกิดขึ้น เมื่อ สังคมมีความต้องการในการบริโภคโดยไม่มีความเพียงพอ การผลิตย่อมมีการสิ้นสุด ทางด้านวิศวกรรมสิ่งนี้คือวัฏจักร ของการผลิต ในด้านพุทธศาสนาคำว่าผลผลิต อาจเปรียบได้กับหลักการของความไม่ถาวรยั่งยืน "The Story of Stuff" เป็นเว็บไซท์ระหว่างประเทศซึ่งเริ่มขึ้นในปี ค.ศ. 2010 และได้นำเสนอสื่อทางการศึกษาที่มีหลากหลายให้เลือกโดยไม่ เสียค่าใช้จ่าย โดยจะอธิบายแบบง่ายๆ และอย่างมีประสิทธิภาพถึงวัฏจักรของผลิตภัณฑ์ และจะแสดงให้เห็นว่ามีความ เกี่ยวเนื่องกับการบริโภคและปัญหามลพิษทางสิ่งแวดล้อมอย่างไร ในชั้นเรียนอาจารย์ด้านวิศวกรรมสามารถช่วย นักศึกษาให้เห็นถึงความสำคัญอันใหญ่หลวงในการเอาใจใส่ด้านการออกแบบของทางด้านวิศวกรรม

## หลักการอหิงสา (ความไม่รุนแรงหรือไม่ประทุษร้าย)

อหิงสา เป็นข้อผูกพันถึงการกระทำที่ไม่รุนแรง Stephanie Kaza แย้งว่า มีความเกี่ยวพันกันระหว่างการ กระทำที่เป็นการทำลายของผู้ผลิต ซึ่งก็คือที่ๆ ซึ่งวิศวกรปฏิบัติหน้าที่อยู่และมลภาวะทางสิ่งแวดล้อม แม้ว่าเขาจะไม่ได้ ตั้งใจก่อขึ้นมา

ในขณะที่ผู้ผลิตอาจจะไม่ตั้งใจที่จะทำอะไรรุนแรง แต่การกระทำของเขามักก่อให้เกิดความตายและความ เจ็บป่วยที่ตามมา ในบางกรณีการกระทำนั้นมาจากการจงใจ การตัดไม้ให้โล่งเตียน ทำทางน้ำให้เน่าเสีย ทำร้ายผู้ใช้ แรงงาน ผู้ผลิตได้ทำร้ายชีวิตต่างๆ อย่างมากมาย เพียงเพื่อที่จะทำกำไรให้ได้ตามที่วางไว้

หลักการทางพุทธศาสนาเกี่ยวกับอหิงสา ได้เกี่ยวข้องกับ (1) หลักจริยธรรมในด้านวิทยาศาสตร์และ วิศวกรรมศาสตร์ (2) การตัดสินใจเกี่ยวกับการออกแบบทางค้านวิศวกรรมและการลงมือทำ การกระทำที่ไม่มีจริยธรรม ของนักวิทยาศาสตร์ ได้นำให้เกิดสภาพการไม่สมคุลและก่อเกิดประโยชน์ที่ไม่เสมอภาคกันโดยเฉพาะในโลกที่สาม อาจารย์สามารถช่วยนักศึกษาทางด้านวิทยาศาสตร์และวิศวกรรมศาสตร์เข้าใจถึงอำนาจที่เขามีกับบุคคลอื่น ในการ กระทำเช่นนี้ เราจะช่วยให้เขาใส่ใจในการกระทำของตนเอง รวมทั้งการตัดสินใจของเขาทั้งในด้านการออกแบบทาง วิศวกรรมและการทดลองทางค้านวิทยาศาสตร์ พยายามใส่ใจว่าการกระทำทางค้านวิทยาศาสตร์และวิศวกรรมศาสตร์ จะส่งผลกระทบต่อสิ่งอื่นๆ ด้วยเช่นกันอย่างไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ นักการศึกษาสามารถจะทำสิ่งที่ได้สนทนา พูดกุย กันนี้ไปใช้ในห้องเรียน เพื่อเป็นแนวทางในการวิเคราะห์สนทนาเพื่อให้เห็นถึงความสำคัญของจรรยาบรรณในด้าน วิทยาศาสตร์และวิศวกรรมศาสตร์

### สรุป

เราได้ให้ภาพรวมเกี่ยวกับการศึกษาทางด้านวิศวกรรมศาสตร์และวิทยาศาสตร์ในเชิงวัฒนธรรมแก่คนหนุ่ม สาวในสังคมของกลุ่มชาวพุทธ นอกจากนั้นเรายังได้นำเสนอหลักปรัชญาของศาสนาพุทธ 4 ข้อ ในตอนแรกของ เนื้อหาเพื่อเป็นแนวทางในการศึกษาด้านวิทยาศาสตร์และวิศวกรรมศาสตร์ สำหรับนักศึกษาชาวพุทธเราหวังว่า ตัวอย่างต่างๆ นี้ จะช่วยสนับสนุนการริเริ่มทางการศึกษาในระดับรากหญ้า ให้เกิดการเชื่อมโยงระหว่าง วิศวกรรมศาสตร์ วิทยาศาสตร์ ความยั่งยืน จรรยาบรรณและวัฒนธรรมของชาวพุทธ

Severina Angelova Balabanova

บทความนี้จะสำรวจปัญหาบางประเด็นที่เกี่ยวกับวรรณกรรม และศาสนาในประเทศจีนในช่วงปลายสมัยหกราชวงศ์ (ค.ศ. 222 – ค.ศ. 589) ข้าพเจ้าจะพิจารณาเรื่องคุณค่าและลักษณะของวาทกรรมพุทธศาสนายุคกลางในสมัยหกราชวงศ์ อีกทั้งยังจะศึกษาปฏิสัมพันธ์ระหว่างประเด็นเหล่านี้และขนบวรรณศิลป์ของยุคสมัยนั้น โดยจะเน้นการ วิเคราะห์งานวรรณกรรมชีวประวัติของนักบวชสตรีจีนในพระพุทธศาสนาเล่มแรกเรื่อง "ชิวิตของนักบวชสตรี (Biqiuni zhuan ตรวจแก้ในปี ค.ศ. 516) โดยภิกษุบาวชาง (Baochang fl. 495-516) และเปรียบเทียบชีวประวัตินี้กับงาน ศึกษา และวิจารณ์การเป็นนักบุญของนักบวชสตรีจากการรวบรวมบทคัดสรรจากพระสูตรและพระวินัยปิฎก (Jinglo yixiang)โดยภิกษุบาวชางเช่นกัน ในขณะที่บทคัดสรรเล่มแรกเป็นงานวรรณกรรมที่มีความเคร่งเครียด (zhuanji genre) ตามขนบวรรณศิลป์ของจีน แต่งานรวมบทคัดสรรเล่มที่สองนั้นมาจากส่วนหนึ่งของหนังสือรวมนิทานตามแบบอย่าง ของอินเดียที่คัดมาจากหลักคำสอนของศาสนาพุทธ

แม้ว่าจะมีลักษณะทางวรรณศิลป์ต่างกัน แต่วรรณกรรมทั้งสองเล่มมีเนื้อหาที่คล้ายกันคือเรื่องราวของ ปาฏิหารย์ ในงานทั้งสองนี้ข้าพเจ้าจะเน้นการศึกษาลักษณะของปาฏิหารย์ประเภทต่างๆ และจะชี้ให้เห็นว่า แม้จะมีการ นำเรื่องมหัสจรรย์มาประกอบการเล่าเรื่อง แต่ชีวิตของนักบวชสตรีที่นำมาเล่านั้นเริ่มจากประวัติที่มีจริง (biography) ก่อนที่จะกลายเป็นปาฏิหารย์ของนักบุญ (hagiography) และในการวิเคราะห์เปรียบเทียบงานทั้งสอง ข้าพเจ้าจะ ชี้ให้เห็นว่า วรรณกรรมเรื่อง Biqiuni zhuan มีความก้ำกึ่งระหว่างชีวประวัติและตำนานของปาฏิหารย์ผสมผสานกันอยู่ ส่วนวรรณกรรมJingl vixiang เป็นตำนานจากพระสูตรต่างๆที่แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนถึงการเป็นนักบุญจริงๆ

ข้าพเจ้าต้องการจะพิสูจน์ข้อนี้ด้วยการวิเคราะห์การถำดับเนื้อเรื่องและโครงสร้างโดยรวมของงาน วรรณกรรมทั้งสองเรื่อง ซึ่งมีความแตกต่างกันในแนวคิด กล่าวโดยรวมแล้ว ข้าพเจ้าอาศัยการวิเคราะห์ทาง ภาษาศาสตร์และทางวรรณศิลป์ โดยมุ่งเน้นการวิเคราะห์ในประเด็นที่เกี่ยวกับผู้หญิงจีนในพุทธศาสนายุคกลาง ข้าพเจ้า จะชี้ให้เห็นว่าภิกษุบาวชางใช้กลวิธีทางวรรณศิลป์ผสมผสานงานประพันธ์เชิงชีวประวัติและวรรณคดี ทั้งนี้ด้วยมี จุดมุ่งหมายเพื่อสร้างภาพนักบวชสตรีให้มีอัตลักษณ์พิเศษต่างออกไปจากภาพที่สังคมจีนโบราณนำเสนออยู่เดิม นอกจากประเด็นที่สรุปไว้ในข้างต้น งานวิจัยนี้ยังต้องการนำเสนอความแตกต่างระหว่างภาพพจน์ของนักบวชสตรีที่ นำเสนอในจีนและอินเดีย

Tomomi Ito

เป็นเวลาหนึ่งทศวรรษแล้วที่กิกษุณีรุ่นแรกของนิกายเถรวาทได้วางรากฐานในประเทศศรีลังกายุกใหม่ และเป็นเวลา เกือบหนึ่งทศวรรษที่มีการพิจารณาการบวชสามเฉรีในประเทศไทยเป็นครั้งแรกในยุคปัจจุบัน การบวชภิกษุณีใน ประเทศไทยยังไม่ใช่เรื่องสามัญเหมือนในประเทศศรีลังกา กระนั้นปัจจุบันนี้ สตรีไทยที่กล้าหาญสามารถตัดสินใจ ขอรับสิกขาบทของภิกษุณีสงฆ์ได้แทนที่จะรับเพียงศีลแปดสำหรับการใช้ชีวิตของผู้สละเรื่อนดังเช่นที่สตรีไทยส่วน ใหญ่ปฏิบัติกัน ทางด้านมหาเถรสมากมนั้น ยังไม่มีความคืบหน้าอย่างเป็นทางการเกี่ยวกับการยอมให้มีกิกษุณีสงฆ์ หรือการยกเลิกการห้ามการบวชกิกษุณีหรือสามเฉรื อย่างไรก็ดี เป็นที่น่าสังเกตว่า จนถึงทุกวันนี้ ทางการก็ยังไม่ห้าม สตรีไทยบวชเป็นภิกษุณีโดยคณะสงฆ์ต่างประเทศ และภิกษุณีและสามเฉรีวุ่นบุกเบิกยังสามารถคงสถานะสมฉะได้ ดังนั้น จึงเป็นแรงบันดาลใจให้บุคคลและกลุ่มบุกกลหาหนทางที่จะบวชในประเทศสรีลังกาหรือในประเทศไทย สำหรับสตรีไทย การบวชในประเทศไทยจะเสี่ยงต่อการเป็นประเด็นโด้แย้ง ในขณะที่การเข้ารับการอุปสมบทใน ประเทศสรีลังกาไม่เป็นประเด็นปัญหาในประเทศไทยอีกแล้ว อย่างไรก็ตาม การที่วัดภิกษุณีไทยให้โอกาสบวช สามเฉรีชั่วคราวทำให้ประชาชนสนใจ และช่วยให้สตรีไทยมีโอกาสทดลองบวชโดยไม่มีการะที่ต้องเดินทางไป ต่างประเทศและสื่อสารด้วยภาษาต่างประเทศด้วย จำนวนภิกษุณีและสามเฉรีไทยมีเพิ่มขึ้นแม้จะมีบางรูปที่ไม่สามารถ หาสถานที่ในการปฏิบัติธรรมและได้ลาสิกขาไป สภาพสังคมไทยยังคงเป็นอุปสรรคอย่างมากสำหรับภิกษุณีไทย

สำหรับภิกษุณีไทยรุ่นบุกเบิกที่ประสบความสำเร็จในการตั้งวัดของตนเอง งานที่สำคัญที่สุดคือ การ วางรากฐานสำหรับชุมชนภิกษุณีใหม่ที่สตรีที่ผ่านการอุปสมบทรุ่นหลังสามารถใช้ชีวิตสมณะได้ ฝ่ายที่ต่อต้านการ บวชภิกษุณีระบุว่า เมื่อภิกษุณีสงฆ์หมดไปแล้ว ก็ไม่สามารถฟื้นขึ้นมาได้อีกเนื่องจากไม่มีภิกษุณีอาวุโสที่รับมรคก ธรรมจากภิกษุณีรุ่นก่อน ซึ่งหมายความว่า ไม่มีผู้ใดสามารถอบรมพระวินัยและกำกับดูแลข้อปฏิบัติต่างๆ จำนวนมาก ของชีวิตสมณะได้ เอกสารนี้จะวิเคราะห์ว่า ภิกษุณีไทยรุ่นบุกเบิกได้พัฒนาคณะภิกษุณีสงฆ์ของตนและอบรมสามเฉรีที่บวชใหม่อย่างไร โดยศึกษากรณีสำนักภิกษุณีสงฆ์ที่อยู่ทางเหนือของประเทศไทย

## วิถีหลากหลายเพื่อสนับสนุนการฟื้นภิกษุณีสงฆ์นิกายเถร

Susan Pembroke

ก่อนกลางทศวรรษ 1980 ไม่ปรากฏว่ามีภิกษุณีเถรวาทอยู่ในโลก แต่พอในปี ค.ศ. 1988 ได้เริ่มมีสตรีบวชใน สหรัฐอเมริกา อินเดีย ศรีลังกา ไทย ไต้หวัน และออสเตรเลีย ปัจจุบันนี้ มีภิกษุณีทั่วโลกประมาณ 900 ถึง 1,000 รูป การฟื้นภิกษุณีสงฆ์ในนิกายเถรวาทยังคงขาดความมั่นคง เนื่องจากไม่มีสถาบันให้การรับรองและไม่ได้รับการ สนับสนุนจากภิกษุสงฆ์และหน่วยงานรัฐบาล ดังนั้น ในช่วงเวลาแห่งการปรับเปลี่ยนและการขยายตัวนี้ เป็นเรื่อง จำเป็นที่ฆราวาสและพระภิกษุที่มีอิสระต้องให้ความช่วยเหลือที่จำเป็นหากจะให้ภิกษุณีสงฆ์คำรงอยู่และรุ่งเรือง

บทความนี้มุ่งที่จะแสดงให้เห็นความพยายามขององค์กรต่างๆ และของรากหญ้าในการให้ข้อมูลที่ถูกต้อง เกี่ยวกับภิกษุณี มุ่งส่งเสริมการอภิปรายเชิงลึกระหว่างและในหมู่พระกับฆราวาส การให้ความรู้กับชุมชนชาวพุทธทั่ว โลกในเรื่องบทบาทสำคัญของนักบวชหญิง การสนับสนุนให้ภิกษุณีมีตำแหน่งที่เป็นผู้นำรวมถึงให้การสนับสนุนทาง การเงินที่จำเป็น จุดมุ่งหมายสำคัญของบทความนี้คือ ส่งเสริมให้ภิกษุณีและฆราวาสปฏิบัติตามรูปแบบที่ออกแบบโดย คนร่วมสมัย ซึ่งรูปแบบนี้ใค้ทำให้เกิดผลสัมฤทธิ์นานัปการสำหรับการเป็นภิกษุณี

เนื่องจากข้อจำกัดของบทความนี้ ข้าพเจ้าไม่สามารถกล่าวถึงบุคคลและกลุ่มคนที่ทำงานอย่างขันแข็งเพื่อ ภิกษุณีได้ทั้งหมด นอกจากนี้ ข้าพเจ้ายังไม่สามารถให้รายละเอียดเกี่ยวกับองค์กร และบุคคลต่างๆ ที่ข้าพเจ้ากล่าวถึงได้ ครอบคลุมทุกประการดังที่ปรารถนา ข้าพเจ้าต้องขออภัยมา ณ ที่นี้ ดังที่กล่าวไว้แล้วว่า จุดมุ่งหมายของข้าพเจ้าคือการ เน้นประเด็น เทคนิค และการมีส่วนร่วมที่ประสบความสำเร็จเพื่อให้เกิดความเข้าใจและสามารถนำไปเป็นแม่แบบการ คำเนินการได้ กล่าวโดยย่อ ข้าพเจ้าเน้นสิ่งที่สามารถเรียนรู้และนำมาประยุกต์ใช้ได้ แต่จะไม่ให้รายละเอียดเกี่ยวกับ ประวัติของแต่ละหน่วยงานหรือบุคคล

### องค์กรและการประชุมระหว่างประเทศ

ศากขธิดา หรือ International Association of Buddhist Women ก่อตั้งขึ้นในปี 1987 เป็นองค์กรที่มีชื่อเสียง และได้รับการขอมรับมากที่สุดในเรื่องภารกิจเพื่อพุทธสาวิกา การประชุมที่จัดขึ้นทุกๆ สองปี สิ่งตีพิมพ์ จดหมาขข่าว และลานประชาคมบนเว็บไซต์ช่วยให้งานวิจัยก้าวหน้า อีกทั้งขังช่วยส่งเสริมการอภิปรายและการแลกเปลี่ยนข้อมูล ตลอดจนสร้างสภาพแวดล้อมในการระดมความคิดว่าทำอย่างไรจึงจะผสานและประยุกต์ธรรมะเข้าไปใช้ในการ แก้ปัญหาสังคมและการเมืองในปัจจุบันได้ นอกจากสาระที่ได้รับจากการประชุมเหล่านี้ การที่ผู้หญิงที่มีความมุ่งมั่น จำนวนหลายร้อยคนมารวมตัวกันเพื่อหารือทั้งเรื่องส่วนบุคคลทั้งข้อกังวลและเป้าหมายในวงกว้างยังมีผลดีตามมาอีก ไม่น้อยทีเดียว

เมื่อปี 2009 ข้าพเจ้าเดินทางไปทั่วประเทศไทยและสัมภาษณ์ภิกษุณีและสามเณรีถึงเหตุผลในการออกบวช และสถานการณ์ของสมณะสตรีในประเทศไทย คำถามหนึ่งที่ข้าพเจ้าถามเสมอคือ คุณคิดว่าการฟื้นภิกษุณีสงฆ์จะ ประสบความสำเร็จหรือไม่ ในอดีต เคยมีผู้หญิงบวชแต่ส่วนใหญ่ก็ลาสิกขาไป ทำไมคุณถึงคิดว่า ครั้งนี้ สตรีจะยังคง ครองผ้าเหลืองอยู่ได้ คำตอบที่ข้าพเจ้ามักจะได้ยินคือ พวกเราไม่ได้เดียวดาย พวกเราเป็นส่วนหนึ่งในชุมชนนานาชาติ สมณสตรีเหล่านี้ไม่เพียงแต่รู้สึกได้ถึงสายใยที่มีกับสตรีในต่างประเทศเท่านั้น แต่ยังรู้สึกว่าได้รับการปกป้องจากพวก เธอเหล่านั้นด้วย ผู้หญิงที่ข้าพเจ้าสัมภาษณ์ส่วนใหญ่ไม่เคยเห็นผู้หญิงห่มจีวรจนกระทั่งได้เข้าร่วมประชุมนานาชาติ

ข้าพเจ้ายังจำได้ว่า มีผู้หญิงคนหนึ่งร้องให้ในขณะที่กำลังสนทนากันถึงผลกระทบจากการได้เห็นสมณสตรีเป็นครั้งแรก ทันใดนั้นเอง ชีวิตของเธอก็มองเห็นถึงความเป็นไปได้อย่างที่ไม่เคยเห็นมาก่อน

สตรีบางคนที่ให้สัมภาษณ์กล่าวถึงการมีความกล้าที่จะบวชหลังจากได้พบภิกษุณีที่ประสบความสำเร็จ ณ Outstanding Women in Buddhism Awards (OWBA) ซึ่งเป็นพิธีมอบรางวัลประจำปี ที่เริ่มขึ้นในปี 2002 ที่กรุงเทพฯ และยังคงมีอยู่อย่างต่อเนื่องเพื่อยกย่องพุทธสาวิกาที่โดดเด่น

องค์กรระหว่างประเทศอีกแห่ง คือ Alliance for Bhikkhunis (AfB) ซึ่งเป็นองค์กรไม่แสวงกำไร มีสำนักงาน ที่สหรัฐอเมริกา และก่อตั้งในปี 2007 เพื่อให้การสนับสนุนค้านการเงินให้กับสตรีที่ออกบวชในระหว่างพยายามระคม เงินทุนสำหรับภิกษุณี องค์กรค่อย ๆ กระจ่างขึ้นว่าผู้ปฏิบัติธรรมชาวตะวันตกโดยทั่วไปมีความรู้เรื่องภิกษุณีน้อยมาก คังนั้น AfB จึงเปลี่ยนภารกิจที่ต้องทำลำคับแรก ไปเป็นการให้ความรู้กับฆราวาสเกี่ยวกับภิกษุณีผ่านห้องสมุดคิจิตัล และวารสารออนไลน์ ชื่อ Present การระคมทุนยังคงเป็นภารกิจสำคัญของ AfB เช่นเดิม เมื่อวันที่ 17 กันยายน 2011 AfB เริ่มโครงการวันภิกษุณีสากลประจำปีเป็นครั้งแรก เพื่อเป็นวันในการสร้างความตระหนักและระคมทุนผ่าน กิจกรรมกรรมฐาน Pledge-A-Thon

การประชุมต่างๆ เช่น Hamburg International Congress ในปี 2007 เรื่องบทบาทสตรีในคณะสงฆ์และการ สัมมนาของภิกษุณีที่จัดขึ้นที่วัดป่าสานติ ประเทศออสเตรเลียในปี 2008 ก็มีบทบาทสำคัญในการแก้ไขข้อมูลที่ไม่ ถูกต้องเกี่ยวกับสตรีในอารามสงฆ์ที่บัญญัติไว้ในพระไตรปีภูก

## องค์กรต่างๆ ระดับรากหญ้าที่อยู่ในโลกตะวันตก

ในประเทศที่นับถือศาสนาพุทธ เช่น ประเทศไทย และศรีลังกา ฆราวาสจำนวนมากเปลี่ยนลักษณะจากการ ถวายทานแก่พระภิกษุ ไปเป็นการถวายอาหารและปัจจัยจำเป็นอื่นๆ แก่ภิกษุณีได้อย่างง่ายดาย ระหว่างการออก บิณฑบาตกับภิกษุณี Dhammamitta ในภาคเหนือของประเทศไทยเมื่อปี ค.ศ. 2009 ข้าพเจ้าได้เห็นครอบครัวจำนวน มากถวายอาหารและคุกเข่าลงรับพร คนกลุ่มเดียวกันนี้ยังสร้างวิหารและมาฟังท่านบรรยายธรรม ประสบการณ์ของ ภิกษุณี Dhammamitta ไม่ใช่เรื่องแปลกแตกต่างจากสมณสตรีไทยรูปอื่นแต่อย่างใด

นอกทวีปเอเชีย โดยทั่วไป ประเพณีให้การดูแลพระสงฆ์ไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของการปฏิบัติศาสนกิจของ พุทธ เว้นแต่ในชุมชนของผู้อพยพ ในโลกตะวันตกส่วนใหญ่แล้ว การทำสมาธิได้กลายเป็นเทคนิคอย่างเดียวในการทำ จิตใจให้สงบแทนที่จะเป็นเพียงหนึ่งในหลายๆ วิธีที่ปฏิบัติเพื่อชำระจิตใจให้บริสุทธิ์ บทความส่วนนี้จะกล่าวถึงวิถีทาง ต่างๆ ที่องค์กรในซีกโลกตะวันตกบางแห่งใช้เพื่อส่งเสริมการสนับสนุนให้กับภิกษุณี กลุ่มศึกษานี้เป็นกลุ่มฆราวาสที่ รวมตัวขึ้นเพื่อสนับสนุนกิกษุณี และวัดหรืออารามของภิกษุณีโดยเฉพาะ

มูลนิธิ Saranaloka ซึ่งตั้งอยู่ที่แคลิฟอร์เนีย ริเริ่มโดยฆราวาส และก่อตั้งขึ้นในปี 2004 เพื่อสร้างสำนักสงฆ์ ถาวรในสหรัฐอเมริกาให้กับสีลธาราซึ่งเป็นแม่ชีที่ถือศีล 10 ข้อที่จัดตั้งขึ้นโดยพระภิกษุในอังกฤษสายวัดป่าของพระ อาจารย์ชา ในเดือนธันวาคม 2009 ได้มีจำนวนเงินบริจาคมากพอที่จะก่อตั้งอโลกาวิหารในซานฟรานซิสโก ซึ่งเป็นที่ พักชั่วคราวของสมณะจนกว่าจะได้ที่ดินในชนบทเพื่อสร้างอารามสำหรับสตรี ภารกิจของ Saranaloka เผชิญปัญหาเมื่อ สีลธาราสองรูปที่อโลกาวิหารคือพระอาจารย์ Anandabodhi และพระอาจารย์ Santacitta ที่ได้รับความเคารพมาก ประกาศจะบวชเป็นภิกษุณีในฤดูใบไม้ร่วงของปี 2011

หลังจากที่กรรมการมูลนิธิ Saranaloka ได้ไตร่ตรองแล้ว ก็ตัดสินใจที่จะขยายภารกิจของมูลนิธิให้ครอบคลุม ไปถึงการสนับสนุนภิกษุณี รวมทั้งยังคงมุ่งมั่นที่จะให้ความช่วยเหลือสีลธารา³ วิธีการหนึ่งในการได้มาซึ่งเงินบริจาคก็ คือ การจัดโครงการอบรมกรรมฐานและการบรรยายธรรมโดยแม่ชี ให้แก่กลุ่มพราวาสและศูนย์ต่างๆ ที่มีชาวตะวันตก เป็นส่วนใหญ่ Saranaloka ยังใช้เว็บไซต์ในเผยแพร่ข้อมูลเกี่ยวกับกิจกรรมที่กำลังดำเนินอยู่ ตลอดจนบทความ เสียง บรรยายธรรมและปฏิทินกิจกรรมในแต่ละเดือน ในโลกของสื่อสังคม มูลนิธิได้ใช้ Yahoo และ Facebook ในการติดต่อ กับผู้สนับสนุน

ธรรมธาริณี ก่อตั้งขึ้นที่แคลิฟอร์เนียในปี 2005 ด้วยความตั้งใจที่จะสร้างชุมชนที่พักสำหรับภิกษุณี ธรรมธาริณีเริ่มต้นจากกลุ่มเพื่อนและผู้สนับสนุนพระภิกษุณีตถาโลกาเถรีจำนวน 20 คน อาสาสมัครเหล่านี้ร่วมมือกันพัฒนา เว็บไซต์และหาอาหารที่พัก ข้าพเจ้าถาม Brenda Walsh ซึ่งเป็นหนึ่งในกรรมการผู้ร่วมก่อตั้งองค์กรถึงปัญหาที่ธรรมธาริณีประสบอยู่ เธอระบุปัญหา 4 ประการ ได้แก่ การขาดผู้สนับสนุนที่มีความสามารถและทักษะที่หลากหลายที่จะ สร้างสรรค์และบริหารองค์กร การที่ไม่สามารถหาอาสาสมัครมาเป็นเว็บมาสเตอร์ได้ ทำให้เกิดปัญหาเว็บไซต์ที่ ซ้ำซ้อนและปัญหาเกี่ยวกับอินเตอร์เน็ตอื่นๆ การมีภารกิจมากเกินไปสำหรับสมณะรูปเดียว และการขาดความรู้ในการ บริหารสำนักสงฆ์ในฐานะที่เป็นกลุ่มสนับสนุนของฆราวาส

เธออธิบายว่า "วัดในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้จะมีอาสาสมัครที่เป็นฆราวาสจำนวนมากที่เข้าใจวิธีสร้าง
เครือข่าย คุ้นเคยกับการให้ทาน มีกลุ่มชุมชนที่รู้วิธีทำอาหาร ตกแต่งและจัดงานเฉลิมฉลอง" ความพยายามในการ
ขยายฐานรายชื่อผู้รับข้อมูลทางอีเมลและการทำงานอย่างหนักเพื่อให้ผู้สนับสนุนได้รับข้อมูลข่าวสารที่ทันสมัยอยู่
ตลอด นับเป็นความพยายามในการเข้าถึงผู้สนับสนุนที่มีประสิทธิภาพที่สุด ในทางปฏิบัติ ธรรมธาริณีใช้ประโยชน์จาก
สื่อสังคมมากพอๆ กับ Saranaloka อย่างไรก็ตาม ธรรมธาริณีกำลังพยายามเข้าถึงชุมชนชาติพันธุ์ต่างๆและยังคงมีความ
พยายามอย่างต่อเนื่องในการ "การแก้ไขความเข้าใจผิดและให้ความรู้ที่ถูกต้อง" เกี่ยวกับข้อมูลที่ผิดในเรื่องของความ
ถูกต้องของการบวชภิกษุณีและทัสนคติของชาวพุทธเถรวาทและคนที่ได้รับการอบรมโดยชาวพุทธเถรวาทที่หมิ่น
ผู้หญิง 5

อีกตัวอย่างหนึ่งของวิหารสำหรับภิกษุณี คือ Carolina Buddhist Vihara ตั้งอยู่ที่เมืองกรีนวิลล์ ในรัฐนอร์ทแค โร ไลนา มีภิกษุณี Sudhamma เป็นเจ้าอาวาส วิหารดังกล่าวก่อตั้งโดยชาวศรีลังกาในเขตนั้น ซึ่งได้พบปะกันตาม ครัวเรือนของแต่ละคนมาประมาณ 20 ปีแล้ว ในปี 1999 พวกเขาได้เชิญพระภิกษุชาวศรีลังกามาพำนักในบ้านของหนึ่ง ในครอบครัวกลุ่มนี้ซึ่งต่อมาในปี 2000 ได้กลายเป็นสำนักสงฆ์ด้วย พระภิกษุสงฆ์หลายรูปเดินทางไปมาจนกระทั่ง ภิกษุณี Sudhamma มาถึงที่นี่ในเดือนกรกฎาคมปี 2003

คณะกรรมการของวิหารยังคงเป็นคนศรีลังการทั้งหมดยกเว้นภิกษุณี Sudhamma และมีผู้อุปถัมภ์ชาวอเมริกัน คนหนึ่งเป็นผู้จัดการดูแลเว็บไซต์ของวิหาร และคอยประสานงานในเรื่องการถวายอาหารในแต่ละวัน เงินและของ บริจาคได้มาจากผู้ที่มาเข้าร่วมฟังการบรรยายธรรมและพิธีบูชาต่างๆ รวมทั้งยังได้จากธุรกิจและครอบครัวในท้องถิ่น และจากการไปสอนข้างนอกวิหาร หรือเมื่อภิกษุณี Sudhamma เข้าร่วมพิธีต่างๆ ก็จะมีอาสาสมัครมาช่วยทำสวนซ่อม บำรุงสถานที่และการเดินทาง แต่เรื่องความช่วยเหลือทางการแพทย์ยังคงไม่แน่นอน

Awakening Truth เป็นองค์กรไม่แสวงหาผลกำไรที่ก่อนข้างใหม่ ก่อตั้งในเดือนเมษายน ปี 2009 โดยพระ อาจารย์ภิกษุณี ธนสันติ ซึ่งเป็นอดีตสีลธารา ท่านยุติสายสัมพันระยะเวลา 19 ปีอย่างเป็นทางการกับวัดต่างๆ ในสาย พระอาจารย์ชาและพระอาจารย์สุเมโธ เมื่อปี 2009 หลังจากพระเถระผู้ใหญ่ได้ปฏิเสธไม่ยอมรับ "Statement of Intention" ซึ่งสุดท้ายแล้วท่านได้บวชเป็นภิกษุณีในเดือนสิงหาคม ปี 2010

Awakening Truth เช่าและปรับปรุงอาคารในรัฐโคโลราโด หลังจากที่ทำการปรับปรุงเรียบร้อยแล้ว สำนัก สงฆ์นี้จะมีโถงใหญ่สำหรับทำกรรมฐานและที่พักสำหรับ 4-7 คน อาจารย์ธนสันติก็คล้ายกับอดีตสีลธาราท่านอื่นๆ คือ ท่านระคมเงินทุนด้วยการสอนตามสถาบันต่างๆ เช่น Harvard Divinity School, Boston University และ Barre Center for Buddhist Studies นอกจากนี้ ท่านยังเข้าถึงประชากรหลายกลุ่ม ได้แก่ Dharma Punx ซึ่งเป็นคณะสมณะอายุ 25-45 ปี กลุ่มประชากรผิวสี และกลุ่มคนพิการ

ท่านกล่าวว่าปัญหาต่างๆ ได้แก่การขาดโครงสร้างพื้นฐานที่จะสนับสนุนการเติบโตขององค์กรแบบไม่แสวง กำไร และ ความจำเป็นต้องมีอาสาสมัครเพิ่มเติม ท่านมีประสบการณ์คล้ำยกับธรรมธาริณี คือประเด็นในเรื่องการ ทำงานกับคนตะวันตกที่ไม่มีประสบการณ์เกี่ยวกับ "ความสัมพันธ์แบบเกื้อกูลกันและกันระหว่างสมณะกับฆราวาสอัน จะช่วยให้ทั้งสองฝ่ายเจริญรุ่งเรื่อง"

## บทบาทของสื่อสังคมในการแสวงหาความสนับสนุนสำหรับภิกษุณี

เหตุการณ์สองเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นแยกกันแต่มีความเกี่ยวข้องกันในปี 2009 สร้างความสั่นสะเทือนให้แก่นิกาย เถรวาท นั่นก็คือ ผลจากการที่วัดของพระอาจารย์พรหมวังโสถูกตัดออกจากความเป็นวัดสาขาของวัดหนองป่าพง หลังจากที่พระอาจารย์พรหมร่วมพิธีอุมสมบทภิกษุณี และการที่กลุ่ม "Forest Sangha" ในอังกฤษซึ่งเป็นอีกสาขาหนึ่ง ของวัดหนองป่าพงยืนยันว่า แม่ชีสีลธาราต้องยอมรับข้อกำหนด 5 ข้อ หรือ The 5 points อันเป็นกฎที่กำหนดให้สตรีมี บทบาทเป็นรองอย่างถาวร จากการที่ประเด็นถกเถียงทั้งสองนี้เกิดจากพระภิกษุในสายพระอาจารย์ชา เหตุการณ์ที่ไม่ เกี่ยวกันสองเหตุการณ์นี้จึงได้รวมมาเป็นเรื่องเดียวกันในใจคนและก่อให้เกิดพายุอีเมล บล็อก เอกสารข่าวแจก บทความบนเว็บไซต์ การเขียนข้อความบน Facebook ตลอดจนการสร้างเว็บไซต์ใหม่ๆ

เมื่อวารสารออนไลน์ของ Alliance for Bhikkhunis ที่ชื่อ Present ตีพิมพ์เมื่อวันที่ 24 พฤษภาคม 2010 มีคน จำนวน 23,907 คนเข้ามาเยี่ยมชมเว็บไซต์ ในระหว่างวันที่ 25 พฤษภาคม ถึงวันที่ 10 มิถุนายน 2010 มีคนอีก 52,635 เข้ามาเยี่ยมชมเว็บไซต์ รวมจำนวนผู้เข้าชมเป็น 76,542 คนภายในเวลาสองสัปดาห์กว่า นี่คือผลกระทบที่สำคัญของสื่อ สังคมและยังแสดงให้เห็นว่าคนกระหายใคร่รู้ข่าวสารเกี่ยวกับภิกษุณีมากเพียงใด คนหลายพันคนยังคงเข้ามาเยี่ยมชม เว็บไซต์อย่างต่อเนื่องทุกเดือนเพื่อชมห้องสมุดออนไลน์หรืออ่านบทความวารสารออนไลน์ หาที่ตั้งของสำนักภิกษุณี สงฆ์ หรือติดต่อและแลกเปลี่ยนข่าวสารผ่านหน้าเฟสบุ้คของ Alliance for Bhikkhunis

ปรากฏการณ์สื่อสังคมออนไลน์อีกประการที่เกิดขึ้นก็คือการจัดให้มีการยื่นคำร้องทุกข์ทางอินเทอร์เน็ตเมื่อ เคือนพฤศจิกายน 2009 โดยมีการเรียกร้องให้มีการปฏิรูปภายในสายพระอาจารย์ชา เมื่อถึงปลายเคือนธันวาคม 2009 มี คน 2,900 คนลงนามในคำร้องซึ่งแสดงการคัดค้านข้อกำหนด 5 ข้อและการตัดพระอาจารย์พรหมวังโส รวมทั้งเรียกร้องให้ยอมรับว่าการบวชภิกษณีถูกต้องตามกฏ<sup>°</sup>

ท่ามกลางเรื่องเหล่านี้พระอาจารย์ Sujato เจ้าอาวาสวัคสานติ ซึ่งเป็นชาวออสเตรเลียยังได้แสดงความคิดเห็น ผ่านบลี่อกของท่านบนเว็บ Wordpress เป็นประจำ นอกเหนือจากรายงานข้อมูลการกระทำต่างๆ ของพระภิกษุสายวัค หนองป่าพง ตั้งแต่เริ่มมีบลี่อกนี้ในเคือนตุลาคม 2009 จนถึงเคือนพฤสจิกายน 2010 มีผู้เข้าชมบลี่อกจำนวน 258,289 คนจากทั่วโลก วันที่มีคนเข้าชมมากที่สุดคือวันที่ 5 พฤษจิกายน 2009 โดยมีคนจำนวน 3,862 คนเข้ามาอ่านบลี่อกบน Wordpress ของท่าน ซึ่งเป็นวันที่จำนวนสามในสี่ของความคิดเห็นที่ขึ้นบลี่อกกล่าวถึงเรื่องการบวชภิกษุณี<sup>10</sup>

ในเรื่องผลกระทบของสื่อสังคม พระอาจารย์ Sujato เขียนไว้ว่า "เราเป็นสงฆ์ของโลกและหนทางที่เป็นไปได้ ที่สุดในการสื่อสารคือ การใช้สื่อใหม่ๆ ซึ่งจะกลายเป็นเรื่องปกติ และจะทำให้ทุกเสียงในการอภิปรายเท่ากันอย่างเลี่ยง ไม่ได้ เนื่องจากไม่มีลำดับชั้นอาวุโสในเว็บไซต์ มีเรื่องน่าประหลาดใจเกิดขึ้นมากมาย ที่น่าแปลกใจที่สุดก็คือการได้ เห็นพระสงฆ์สายวัดป่าชาวไทยออกมาใช้สื่อต่างๆ เช่น เว็บไซต์ แถลงการณ์ เอกสารข่าวแจก เป็นครั้งแรกที่คนได้ยิน เสียงของพระสงฆ์สายวัดป่าอย่างที่ท่านเป็น ไม่ใช่อย่างที่เราจินตนาการในอดีตที่ดูงดงามเกินจริง หรือเป็นกำพูดที่

กรองมาแล้วโดยผู้แปลชาวตะวันตก<sup>11</sup>

สื่อสังคม ทำให้สงฆ์จำเป็นจะต้องมีความโปร่งใสในการตัดสินใจและการกระทำ อีกทั้งยังกระดุ้นให้ฆราวาส สังเกตวัตรปฏิบัติของภิกษุที่ละเมิดค่านิยมเรื่องความยุติธรรมทางสังคม เป็นการสร้างเวทีอภิปรายสำหรับปัญหาที่ เกิดขึ้นในพระพุทธศาสนายุคปัจจุบัน และระคมฆราวาสผู้ปฏิบัติธรรมให้ออกมาเรียกร้องความเสมอภาคระหว่างเพศ

สรุป

พราวาสที่ปฏิบัติธรรมมีทางเลือกหลากหลายในการสนับสนุนความเดิบโตของภิกษุณีสงฆ์ในนิกายเถรวาท ซึ่งก็ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ของแต่ละคน แน่นอนว่า การบริจาคเงินให้กับสำนักสงฆ์ในท้องถิ่นและองค์กรระหว่าง ประเทศเป็นเรื่องสำคัญ การจัดงานระคมทุนก็เป็นอีกทางเลือกหนึ่ง อย่างเช่นเงินในการซื้อกลดสำหรับนั่งกรรมฐานที่ อาศรมภิกษุณีแห่งหนึ่ง ก็ได้มาจากกิจกรรมการกุศลหลายครั้งซึ่งรวมถึงงานปาร์ตี้พิซซ่า 12 ทางเลือกหนึ่งคือบุคคล สามารถบริจาคที่ดินหรืออสังหาริมทรัพย์ให้กับสำนักภิกษณีสงฆ์ได้ 13 ส่วนการทำพินัยกรรมถวายเงินก็เป็นอีกทางหนึ่ง

สำหรับผู้ที่ขาดแคลนทุนทรัพย์แต่มีความประสงค์จะช่วยเหลือ การเป็นอาสาสมัครในงานที่ถนัดก็เป็นวิธีที่ สำคัญในการช่วยเหลือ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อทางวัดและฆราวาสมักจะต้องดำเนินการต่างๆ โดยมีงบประมาณจำกัด และต้องพึ่งอาสาสมัคร อีกวิธีหนึ่งที่ใช้ทุนต่ำหรือ ไม่ต้องใช้ทุนทรัพย์เลยคือการติดตามข้อมูลเกี่ยวกับประวัติของ ภิกษุณีสงฆ์และข่าวคราวต่างๆหรือเขียนความคิดเห็นลงในเฟสบุ้ค หรือบล็อก หรือเขียนจดหมายไปถึงวารสารทาง พุทธศาสนา การหาเวลาสร้างสัมพันธภาพกับภิกษุณีก็เป็นอีกหนทางที่จะช่วยให้กำลังใจกับสตรีให้ครองผ้าเหลือง ต่อไป การถวายอาหารและบริการรับส่ง ตลอดจนการแสดงความห่วงใยเป็นสิ่งที่จำเป็นและยังสำคัญต่อจิตใจอีกด้วย

การนิมนต์ภิกษุณีไปบรรยายธรรมตามศูนย์หรือกลุ่มต่างๆ เป็นการเผยแผ่ธรรมะและช่วยสร้างสัมพันธ์ ระหว่างภิกษุณีกับผู้มีแนวโน้มที่จะเป็นผู้สนับสนุนได้ ศูนย์ภาวนากรรมฐานต่างๆ สามารถช่วยเหลือสมณสตรีได้โดย การให้ทุนเข้าอบรมกรรมฐาน ถ้าไม่มีอารามภิกษุณีในพื้นที่ การรวมใจกันของผู้มีจิตกุศลเหมือนกันเพื่อสร้างอาราม ขึ้นมาก็เป็นอีกวิธีหนึ่งที่จะช่วยให้เกิดอารามสำหรับภิกษุณีขึ้น

การเข้าร่วมประชุมและสัมมนาเป็นอีกวิธีที่จะทำให้ได้รับข้อมูลข่าวสารล่าสุด พร้อมทั้งเป็นการช่วยกำหนด ทิสทางการอภิรายเกี่ยวกับสมณสตรี การช่วยค่าใช้จ่ายเรื่องการเดินทางให้กับพระภิกษุณีได้เข้าร่วมประชุมเหล่านี้ ก็มี ความสำคัญไม่ยิ่งหย่อนกัน นอกจากนั้น ยังมีความต้องการด้านงานวิจัย และหนังสือเกี่ยวกับภิกษุณีอีกด้วย รวมไปถึง การช่วยสนับสนุนค่าเล่าเรียนให้กับภิกษุณีที่กำลังศึกษาเพื่อเป็นนักภาษาสาสตร์ นักแปล นักประวัติสาสตร์และครูสอน ธรรมะ

ประเด็นที่น่าสังเกตคือวิธีการสนับสนุนที่ได้กล่าวมาทั้งหมดข้างต้นส่วนใหญ่ เกี่ยวข้องกับการพัฒนา ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับภิกษุณี ความสัมพันธ์ทางจิตวิญญาณที่แนบแน่นเหล่านี้คือสิ่งที่พระพุทธองค์ทรง สนับสนุน นั่นคือ มิตรภาพทางจิตวิญญาณที่ส่งเสริมและสั่งสอนธรรมะซึ่งกันและกัน

#### เชิงอรรถ

<sup>1</sup> การประชุมศากยาธิดาครั้งที่ 11 ที่จัดขึ้นในประเทศเวียดนาม เกี่ยวกับภิกษุณีชาวศรีลังกาในปี 2009 ได้รายงานว่า มี ภิกษุณีได้รับการบวชแล้ว 800 รูปตั้งแต่ปี 1998 และในวันที่ 9 ธันวาคม 2010 ภิกษุณีชาวอเมริกัน ได้แก่ Tathaaloka บันทึกว่า เธอรู้จักภิกษุณีเพิ่มขึ้นจากจำนวนดังกล่าวอีก 75 รูป และสตรีชาวศรีลังกายังได้รับการบวชเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ

์ ตั้งแต่ ปี 2009 จำนวนที่แท้จริงของภิกษุณียังไม่อาจทราบได้

- 2 Thailand's Supreme Patriarch's June 18, 1928 decree ห้ามไม่ให้พระภิกษุบวชภิกษุณี และไม่เคยมีการชำระแก้ไข วันที่ 16 มิถุนายน 2010 พระสงฆ์แนวหน้าชาวศรีลังกา Ven. Sumangala Thero ยื่นคำร้องถึงคณะกรรมการสิทธิ มนุษยชนหลังจากคณะกรรมการกิจการพระพุทธศาสนาแห่งศรีลังกา ปฏิเสธคำร้องที่จะยอมรับการจดทะเบียนอาราม ภิกษุณีอย่างถูกต้องตามกฎหมาย ในประเทศพม่า สตรีจะมีความเสี่ยงที่จะถูกกักจังหากประกาศตนเองว่าเป็นภิกษุณี บทความ Alliance for Bhikkhunis Spring Issue 2010 ในวารสาร *Present* มีเรื่องการจับกุมอดีตภิกษุณีชาวพม่า นามว่า Saccavadi: bhikkhuni.net/present/spring2010/present-spring2010.pdf.
- 3 ข้อมูลจาก www.saranaloka.org วันที่ November 28, 2010.
- 4 อีเมลตอบคำถามการสัมภาษณ์ วันที่ 3 ธันวาคม 2010
- 5 อีเมลตอบคำถามการสัมภาษณ์ วันที่ 24 พฤศจิกายน 2010
- 6 "The Statement of Intention" เรียกร้องความเท่าเทียมทางเพศภายในอารามสาขาของพระอาจารย์ชา เขียนขึ้นโดยพระ อาจารย์ธนสันติและศิษยานุศิษย์อีกสามท่าน พระสงฆ์อาวุโสใน Amaravati ปฏิเสธเอกสารดังกล่าวในเดือนตุลาคม 2008
- 7 อีเมลตอบคำถามการสัมภาษณ์ วันที่ 4 ธันวาคม 2010
- 8 สถิติรวบรวมไว้วันที่ 11 มิถุนายน 2010 จากเว็บไซต์ Alliance for Bhikkhunis
- 9 กฎหมาย 5 ข้อ (The 5 Points legislation) รวมถึงคำร้องและรายชื่อผู้ลงนามสามารถค้น ได้จาก fourfoldsangha.org website at: http://www.fourfoldsangha.org.
- 10 Bhante Sujato's December 4, 2010 อีเมลตอบคำถามการสัมภาษณ์ สถิติได้มาจากเว็บไซต์ Wordpress ของท่าน 11 Ibid.
- 12 ระหว่างการสนทนากับ Anagarika Kemanthie ซึ่งอยู่ในประเทศออสเตรเลีย เธอให้ข้อมูลว่าสามารถระคมเงิน จำนวน 7,500 คอลล่าร์สหรัฐ เพื่อนำไปซื้อกลคนั่งสมาธิสำหรับ Northern California's Aranya Bodhi จากความ พยายามจัดกิจกรรมระคับรากหญ้ารวมถึงการจัดปาร์ตี้พิชช่า
- 13 Jill Rayna of DharmaCreek Sangha donated over 100 acres of land to Aranya Bodhi, a *bhikkhuni* hermitage in Sonoma County, California.

Hema Goonatilake

ตรงข้ามกับความเข้าใจผิดของ Max Weber ว่าศาสนาพุทธเป็นเรื่อง "ของโลกอื่น" เพราะชาวพุทธและศาสนาพุทธมี ส่วนร่วมในกิจกรรมทางสังคมหลายรูปแบบตั้งแต่ยุคของพระเจ้าอโศกมหาราชในพุทธศตวรรษที่ 1 จนถึงปัจจุบัน เช่น เมื่อสี่ปีที่แล้ว ข้าพเจ้าไปเยี่ยมสำนักนักบวชหญิงในศรีลังกา และได้พบนักบวชหญิงท่านหนึ่งที่เล่าให้ข้าพเจ้าฟังถึง งานเพื่อชุมชนที่เธอทำอยู่โดยการริเริ่ม "โครงการพัฒนาชนบท" เช่น การสร้างถนนและสะพาน เธอบอกว่าเธอเข้าพบ นักการเมืองท้องถิ่นคนหนึ่งและขอให้เขาสร้างถนน ซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นต่อชาวบ้านในหมู่บ้าน ในช่วงการสร้างถนน เธอ เริ่มรู้จักนักการเมืองและข้าราชการท้องถิ่นทุกคน ข้าพเจ้าได้เห็นว่า สมณะสตรีท่านนี้ อุทิสเวลาส่วนใหญ่ในกิจวัตร ประจำวันของเธอเพื่อทำงาน "สังคมสงเคราะห์" ดูเหมือนท่านจะได้รับความนับถือจากนักการเมือง ข้าราชการและ ชุมชนในท้องถิ่นนั้น ข้าพเจ้ารู้สึกว่า สมณะสตรีท่านนี้เป็นผู้นำชุมชนที่ขันแข็ง แต่ใขณะเดียวกัน บทบาทที่ไม่สามัญนี้ ทำให้ข้าพเจ้าสงสัยว่า ท่านทำงานเกินหน้าที่นักบวชในชุมชนหรือไม่ ข้าพเจ้าจึงคิดว่าข้าพเจ้าจะศึกษาเรื่องนี้เพื่อ พิสูจน์สมมติฐานของข้าพเจ้า เมื่อข้าพเจ้าถามท่านว่ามีนักบวชหญิงท่านอื่นๆ ทำงานลักษณะเดียวกันกับท่านหรือไม่ ท่านบอกว่า มีสมณะสตรีอีกสองท่านซึ่งท่านรู้จักเป็นการส่วนตัว จากการพูดกุยกับนักบวชหญิงท่านอื่นๆ ข้าพเจ้าได้ ทราบว่ามีอีกสามท่านที่ทำงานเพื่อสังคมลักษณะคล้ายคลึงกันในอำเภออื่น ข้าพเจ้าได้สัมภาษณ์สมณะสตรีรวม 4 ท่านใน 4 คำเภอสำหรับเอกสารฉบาบนี้

#### การศึกษาและวิธีการ

สี่ปีหลังจากการสัมภาษณ์ครั้งแรก ข้าพเจ้าจึงได้ทำการศึกษาต่อด้วยการสัมภาษณ์นักบวชหญิงทั้ง 6 ท่านที่ได้ สัมภาษณ์แต่แรก ส่วนตัวอย่างที่เหลือคือ นักบวชหญิง 18 ท่านจากทั้ง 4 อำเภอเดียวกัน ปัจจัยเดียวที่ใช้เลือกคือ นักบวชหญิงเหล่านั้นต้องมีส่วนร่วมในการ "ทำงานเพื่อสังคม" ในชุมชนของตน ข้าพเจ้าไม่ได้ใช้แบบสอบถามใดใน การสัมภาษณ์ ใช้แต่เพียงคำถามง่ายๆ 3 คำถาม เพื่อหาคำตอบอย่างละเอียด

- 1. ขอทราบกิจวัตรประจำวันตั้งแต่ตื่นเช้าจนเข้านอน
- 2. ขอทราบกิจกรรม "บริการสังคม" ที่ทำอยู่
- 3. ขอทราบความสัมพันธ์ของท่านกับนักการเมืองและเจ้าหน้าที่ในท้องถิ่น

ข้าพเจ้ารวบรวมข้อมูลรายละเอียดและจดโน้ตภายใต้หัวข้อดังต่อไปนี้ คือ ประเภทของกิจกรรมบริการสังคม ลักษณะของกิจกรรมและนักบวชสตรีมีส่วนร่วมในเวทีสังคมและการเมืองในวงกว้างกว่านี้อย่างไร โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การปฏิสัมพันธ์กับเจ้าหน้าที่ของท้องถิ่น

จากการพูดคุยกับนักบวชหญิงทั้ง 6 ท่านที่ข้าพเจ้าสัมภาษณ์ในคราวแรก ข้าพเจ้าทราบว่า พวกท่านได้ยุติ บทบาทการริเริ่มโครงการบริการสังคมในระดับหมู่บ้านซึ่งเป็นการกดดันนักการเมืองและเจ้าหน้าที่ท้องถิ่นในการ ดำเนินการโครงการเหล่านั้น นักบวชหญิงเหล่านั้นยังคงทำหน้าที่ประกอบพิธีต่างๆ รับนิมนต์ ไปร่วมงานที่จัดโดย นักการเมืองและเจ้าหน้าที่ท้องถิ่น เช่น พิธีเริ่มการก่อสร้าง งานเปิดถนน สะพานและอาคาร หากมีคนอาราธนาศีล 5 หรืออาราธนาให้บรรยายธรรม พวกท่านก็จะรับนิมนต์ ท่านยังคงทำหน้าที่ทางสังคม โดยการเป็นที่ปรึกษาหรือ ประสานงานองค์กรพัฒนาชุมชนต่างๆ เช่น สมาคมสตรี สมาคมเด็กและองค์การพัฒนาชนบทอื่นๆ ในระดับหมู่บ้าน นอกจากนั้น พวกท่านได้ยุติความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับนักการเมืองและเจ้าหน้าที่ท้องถิ่นในการทำกิจกรรมพัฒนาชุมชน จึงไม่มีโอกาสที่ท่านเหล่านั้นจะแปดเปื้อนด้วยอำนาจและความขัดแย้งอีกต่อไป การเปลี่ยนแปลงที่ใหญ่หลวงนี้เกิดขึ้น ด้วยเหตุผล 3 ประการ คือ ความเปลี่ยนแปลงของสถานการณ์การเมืองในศรีลังกา ความกังวลว่าจะสูญเสียความนับถือ จากชุมชน และอันตรายจากการแบ่งเหล่าแบ่งพรรคทางการเมือง

## ความเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคมในศรีลังกา

การเริ่มใช้ระบบสภาจังหวัดในศรีลังกาเมื่อปีค.ศ. 1987 ทำให้เกิดการกระจายอำนาจการบริหารเพื่อการ พัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคมในระดับภูมิภาคอย่างรวดเร็ว อย่างไรก็ดี ค่าใช้จ่ายทางทหารที่สูงมากทำให้ไม่สามารถ จัดงบประมาณได้เพียงพอสำหรับโครงการระดับหมู่บ้านที่จำเป็นเร่งค่วน ผู้นำของหมู่บ้านจึงจำเป็นต้องขอการ สนับสนุนจากนักการเมืองท้องถิ่นเพื่อขออนุมัติแม้แต่โครงการเล็กๆ ที่ได้รับอนุมัติแล้ว โครงการเหล่านี้ได้แก่ การ ซ่อมถนนที่เสียหายจากฝนตกหนัก การพัฒนาทางเท้าที่เชื่อมไปถนน และการสร้างสะพานไม้เพื่อแทนสะพานข้าม แม่น้ำที่ทำจากไม้ไผ่บอบบาง การขาดแคลนน้ำ ทำให้ผู้นำของหมู่บ้านต้องริเริ่มทำเรื่องขอน้ำให้ลูกบ้านอย่างเที่ยง ธรรม หลังสงครามการเมืองยุติเมื่อเดือนพฤษภาคมปีค.ศ. 2009 รัฐบาลได้จัดสรรงบประมาฉอย่างพอเพียงสำหรับ โครงการที่จำเป็นเหล่านี้ เมื่อมีทรัพยากรมากขึ้นหลังสงคราม ก็เกิดการพัฒนาต่างๆ มากมาย เช่น ระบบประปาและ ไฟฟ้าที่ถูกกว่าเดิมและมีจำนวนมากขึ้นเข้ามาแทนระบบที่เล็กและไม่พอเพียง ผู้นำของหมู่บ้านจึงไม่จำเป็นต้องกดดัน นักการเมืองเพื่อแก้ปัญหาความจำเป็นเร่งค่วนในชุมชน หรือริเริ่มโครงการต่างๆ ในระดับหมู่บ้าน

จากการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ นักบวชหญิงที่ข้าพเจ้าพูดคุยด้วยจึงทบทวนบทบาททางสังคมในชุมชน พวก ท่านตระหนักว่า ท่านอาจสูญเสียความนับถือจากทายกทายิกา หากพวกท่านยังคงติดต่อกับนักการเมืองอยู่อีก เนื่องจาก ประชาชนมองว่านักการเมืองเหล่านี้ทุจริต การติดต่อสัมพันธ์กับพวกนักการเมืองจึงอาจทำให้นักบวชหญิงเหล่านี้เสีย ชื่อเสียงและสถานะของสมณะได้ ความเปลี่ยนแปลงเหล่านี้เกิดขึ้นในช่วงที่สถานภาพทางศาสนาของนักบวชหญิง ได้รับการขอมรับมากขึ้นในชุมชนของท่านเอง ในวัดทุกแห่งในศรีลังกา กิจกรรมของวัดจะได้รับการวางแผนและ ดำเนินการโดยสภาทายกทายิกาที่ได้รับการแต่งตั้ง เมื่อถึงช่วงเวลานี้ สำนักสงฆ์สตรีที่ข้าพเจ้าทำการศึกษาได้ก่อตั้ง มั่นคงและมีสภาทายกทายิกาของตนเอง

อีกเหตุผลหนึ่งที่นักบวชหญิงยุติกิจกรรมแบบบริการสังคมของตน คือ พระภิกษุบางรูปได้จัดตั้งพรรค การเมืองที่เรียกว่า พรรค Jathika Hela Urumaya (พรรค JHU National Heritage) การก่อตั้งของพรรคนี้ได้รับการ สนับสนุนจากกลุ่มคนชั้นกลางชาตินิยมสุดขีดที่ภิกษุและฆราวาสส่วนใหญ่ไม่ยอมร่วมสังฆกรรม นักบวชหญิง 2 ท่าน เปิดเผยว่า พรรค JHU เข้ามาติดต่อเพื่อขอการสนับสนุนทางการเมืองจากชาวบ้านเพื่อช่วยให้ชนะการเลือกตั้งเบื้องด้น ในอำเภอของตน นักบวชหญิง 2 ท่านได้นำเรื่องนี้หารือกับทายกทาชิกาทันทีและตัดสินใจว่า จะไม่เกี่ยวข้องกับพรรค การเมืองเนื่องจากทราบว่า หากเข้าไปเกี่ยวข้อง จะเป็นการนำพุทธศาสนาไปใช้เพื่อผลประโยชน์ทางการเมือง จากการ สัมภาษณ์ นักบวชหญิงทุกท่านเน้นว่า บทบาทของท่านเป็นบทบาททางสาสนาเท่านั้น และท่านไม่ต้องการพัวพันกับ "พระนักการเมือง"

## บทบาทที่เปลี่ยนไปทางสังคมและการเมืองของนักบวชหญิง

ปัจจุบัน นักบวชหญิงที่ดูเหมือนจะมีบทบาททางสังคมและการเมืองคือ ผู้ที่คำรงตำแหน่งกิตติมศักดิ์ในฐานะ Justice of Peace ตำแหน่งนี้เป็นตำแหน่งอาสาโดยกระทรวงยุติธรรมจะแต่งตั้งบุคคลที่ได้รับการนับถือในสังคม อำนาจหน้าที่อาจอยู่ในระดับอำเภอหรือครอบคลุมทั้งประเทศ เมื่อมีคนต้องการความช่วยเหลือจาก Justice of Peace สมาชิกในชุมชนก็จะเสนอชื่อบุคคลสำหรับคำรงตำแหน่งนี้ในชุมชนระดับประเทศ จะมีการสอบถามความน่าเชื่อถือ ของบุคคลที่ได้รับการเสนอจากเลขาของอำเภอและผู้นำของหมู่บ้าน นักบวชหญิงสองท่านที่ข้าพเจ้าสัมภาษณ์ขณะนี้ ทำหน้าที่ Justice of Peace สำหรับทั่วประเทศ และอีกสองท่านทำหน้าที่ในอำเภอที่ท่านพำนัก

Justice of Peace มีอำนาจในการรับรองคำให้การที่เป็นลายลักษณ์อักษร โดยมีการสาบานต่างๆ เช่น รับรองที่ พักอาศัยของผู้ปกครองของเด็กที่สมัครเรียนหรือสมัครสอบ หรือในกรณีทำบัตรประชาชน สมุดฝากเงินธนาคาร หรือ เอกสารมีค่าอื่นๆ สูญหาย นอกจากนี้ ยังมีหน้าที่รับรองว่า บุคคลที่ยื่นขอที่ดินจากรัฐบาลไม่มีที่ดินครอบครองเป็นของ ตนเองจริง และรับรองคำยื่นขอเงินกู้สำหรับผู้มีรายได้ต่ำ 2 หนึ่งในสองของนักบวชหญิงที่ทำหน้าที่ Justice of Peace สำหรับทั่วประเทศเป็นภิกษุณีอาวุโสอันดับสองที่อุปสมบทที่พุทธคยาเมื่อปีค.ศ. 1998 ท่านยังเป็นสมาชิกของ คณะกรรมการสมานฉันท์ภายใต้กระทรวงยุติธรรมอีกด้วย มีพระภิกษุรูปหนึ่งจากหมู่บ้านใกล้เคียงเป็นกรรมการใน คณะเดียวกับภิกษุณีท่านนี้ด้วย

โดยทั่วไป ภิกษุแสวงหาที่พักอาศัยที่ดีกว่าและมีบทบาทสำคัญในเมืองที่วัดตั้งอยู่ ในทางตรงข้าม สมฉะ สตรีจะอยู่ในหมู่บ้านที่ห่างไกล มีสาธารณูปโภคน้อย ไม่มีถนนลาดยาง รถประจำทาง ฯลฯ ชาวบ้านที่บริจาคที่ดิน ถวายสร้างสำนักสงฆ์สตรีก็เป็นคนยากจน ขฉะที่นักบวชหญิงรับที่ดินเหล่านี้ ท่านเป็นทศศีลมาตา (แม่ชีที่ถือศีล 10) เมื่อเวลาผ่านไป พวกท่านได้รับการยอมรับอย่างดีว่าเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน สำนักชีของท่านสร้างจากเงินบริจาคจาก ชาวบ้านและครอบครัว แม่ชีใช้ชีวิตเรียบง่าย ฉันอาหารมังสวิรัติและเป็นเรื่องไม่ยากเลยสำหรับชาวบ้านที่จะถวาย อาหารง่ายๆ ที่ประกอบด้วยข้าวและผักจากสวนครัวที่บ้านสำหรับถวายเป็นอาหารฉันเช้าและฉันเพล เหล่าทายกทาชิ กาจะนิมนต์แม่ชีไปฉันอาหารที่บ้านเป็นครั้งคราว แม่ชีจะสวดพระปริตรและทำหน้าที่ทางศาสนาแก่ชุมชน เมื่อเวลา ผ่านไป ชาวบ้านก็มีความผูกพันแน่นแฟ้นกับท่านแม่ชีเหล่านั้น

สิ่งสำคัญคือ เมื่อแม่ชีทศศีลมาตาประสงค์จะอุปสมบทเป็นภิกษุณี ชาวบ้านก็ให้การสนับสนุนเต็มที่ เป็นภาพ ที่ประทับใจมากเมื่อเห็นรถบัสหลายคันบรรทุกชาวบ้านมาค้างแรม (เช่น ที่วิหาร Dambulla Rangiri) เพื่อเป็นสักขี พยานพิธีอุปสมบท "แม่ชีของพวกเขา" เมื่อท่านภิกษุณีกลับหมู่บ้านหลังได้รับการอุปสมบท เหล่าชาวบ้านจะจัดงาน เลี้ยงต้อนรับในหมู่บ้าน แม้กระทั่งเชิญภิกษุในหมู่บ้านมาร่วมงาน ชาวบ้านได้ประโยชน์จากการที่แม่ชีทศศีลมาตา ได้รับการอุปสมบท แม่ชีทศศีลมาตาไม่มีคุณสมบัติที่จะรับสังฆทาน (การถวายทานแค่คณะสงฆ์ คือ พระภิกษุและ หรือภิกษุณี 5 รูปหรือ 5 รูปขึ้นไป) ซึ่งเชื่อกันว่าผู้ถวายทานจะได้รับบุญมาก ตามธรรมเนียมปฏิบัติโดยทั่วไปแล้ว ทายกที่มีฐานะจะนิมนต์พระภิกษุห้ารูปหรือมากกว่าเพื่อมารับสังฆทานที่หมู่บ้านและดูแลค่าใช้จ่ายในการเดินทางและ ค่าสังฆทาน ในปัจจุบัน ชาวบ้านที่ไม่มีเงินนิมนต์พระก็รู้สึกยินดีที่มีพระภิกษุณีในหมู่บ้านที่ตนเองสามารถถวายทาน แก่ท่านได้

#### กิจกรรมการบริการสังคมของภิกษุณี

กิจกรรมการบริการสังคมที่กิกษุณีทำเป็นประจำคือ การสวดพระปริตรเพื่อให้พรฆราวาส พวกท่านสวดมนต์ ในหลายโอกาส เช่น รับขวัญเด็กเกิดใหม่ วันแรกที่เด็กไปโรงเรียน และก่อนเด็กเข้าสอบครั้งสำคัญ พระภิกษุสวดอวย พรในวาระเหล่านี้ต่อเมื่อฆราวาสมาที่วัด ในขณะที่ภิกษุณีรับนิมนต์ไปที่บ้าน เมื่อได้รับแจ้งว่ามีคนเจ็บป่วย ทั้ง พระภิกษุและภิกษุณีจะไปเยี่ยมคนใช้ไม่ว่าจะอยู่ที่บ้านหรือโรงพยาบาลและสวดพระปริตรให้ ธรรมเนียมอย่างหนึ่ง ของหมู่บ้านคือ จัดสวดพระปริตร 3 หรือ 7 จบในบ้านเจ้าบ่าวหรือเจ้าสาวก่อนพิธีแต่งงาน ก่อนนี้ พระภิกษุเป็นผู้สวด พระปริตร แต่ตอนนี้เมื่อแม่ชีได้รับอุปสมบทเป็นภิกษุณี ชาวบ้านจะนิยมนิมนต์ภิกษุณีมากกว่าภิกษุเพราะเป็นการยาก ที่จะหาภิกษุมากกว่าสองรูปที่จะหาเวลาสวดพระปริตร 3 ถึง 7 จบติดต่อกัน หากภิกษุณีว่าง ท่านจะหาเวลาไปสวดให้

การสวดให้พรสตรีมีครรภ์เป็นงานพิเศษของสมณะสตรี ไม่ว่าจะเป็นแม่ชีทศศีลมาตาหรือภิกษุณี เมื่อได้รับ นิมนต์ สมณะสตรีจะไปบ้านสตรีมีครรภ์ พระปริตรที่สวดให้พรให้ทารกเกิดมาปลอดภัยคือ อังคุลิมาลสูตร ข้าพเจ้า ขอเล่าที่มาของพระสูตรนี้เนื่องจากเห็นว่าเป็นประโยชน์ พระอาจารย์ที่สำนักตักสิลาคนหนึ่งตกหลุมพรางของนักเรียน คนหนึ่งที่อิจฉานักเรียนอีกคนหนึ่งที่เก่งมาก ชื่อ อหิงสกะ พระอาจารย์สั่งให้อหิสกะรวบรวมนิ้วมนุษย์ 1,000 นิ้วมา เป็นเครื่องบูชาครู นักเรียนคนนี้ต่อมาเป็นที่รู้จักกันในนาม องคุลิมาล เพราะเขาจะร้อยนิ้วมือที่รวบรวมได้มาเป็นสร้อย คล้องคอ หลังจากที่องคุลิมาลสะสมได้ 999 นิ้ว มารดาของเขาก็มาหาขอให้เขาเลิกทำบาปนี้เสีย ในขณะที่เขาเตรียม จะจัดการเก็บนิ้วมือที่ 1,000 ตามที่ต้องการโดยเสียสละมารดาของตนเอง พระพุทธเจ้าก็มาหาเขา องคุลิมาลถูกสยบ ด้วยพระกรุณาธิคุณของพระองค์ กลับใจและออกบวชเป็นพระภิกษุ วันหนึ่ง ขณะที่ท่านบิณฑบาตในบ้านเกิดของท่าน ท่านได้ยินผู้หญิงร้องด้วยความเจ็บครรภ์ เมื่อท่านเล่าเหตุการณ์นี้ให้พระพุทธเจ้าฟัง พระองค์ตรัสแนะให้ท่านกล่าว กับผู้หญิงคนนั้นว่า "น้องหญิง ตั้งแต่อาตมาบวชเป็นภิกษุ (กำเนิดในมณฑลแห่งผู้ประพฤติธรรมอันดี) อาตมาไม่เคยมี เจตนาพรากชีวิตผู้ใด กุสลแห่งการกล่าวสัจจะนี้ ขอให้น้องหญิงและทารกจงปลอดภัย" หลังจาก องคุลิมาลกล่าวสัจจะ นี้ สตรีคนนั้นก็ให้กำเนิดบุตรอย่างปลอดภัย

งานอีกอย่างที่ทำโดยสมณะสตรีเป็นส่วนใหญ่ คือ การบูชาต้นโพธิ์ ผู้มีศรัทธาจะเดินเวียนรอบต้นโพธิ์ ถวาย คอกไม้ ประทีปและธูปแค่พระพุทธรูปหน้าต้นโพธิ์ และสวดมนต์ภาษาบาลี พิธีบุญนี้ทำโดยทั้งภิกษุและสมณะสตรี ในหลายวาระตามที่กล่าวมาข้างต้น การบูชาต้นโพธิ์ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แห่งการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าเป็นธรรมเนียม ปฏิบัติปกติในศรีลังกา และดูเหมือนเป็นธรรมเนียมเฉพาะของศรีลังกาและไม่มีปฏิบัติในประเทศไทย เขมร พม่าและ ลาว แม้ว่าจะมีการปลูกต้นโพธิ์ตามวัด ซึ่งส่วนใหญ่เป็นต้นกล้าจากต้นโพธิ์ในอนุราธปุระ

การให้คำปรึกษาได้เริ่มเป็นงานพิเศษสำหรับสมณะสตรีตั้งแต่ท่านเป็นทศศีลมาตา ท่านทำหน้าที่เป็นผู้ให้ คำปรึกษาอย่างไม่เป็นทางการซึ่งเป็นงานที่ต้องทำเพื่อตอบสนองความต้องการของชุมชน นักบวชหญิงจะให้ คำปรึกษาแก่มารดาที่มีปัญหากับบุตร เช่น เด็กเล็กหนีเรียนหรือวัยรุ่นที่ต้องการแต่งงานโดยขัดกับความประสงค์ของ พ่อแม่ และที่มากที่สุดคือ ภรรยาที่ถูกสามีเมาสุราทุบตีจะหนีมาหลบในสำนักนักบวชหญิงหรือมาขอความช่วยเหลือ จากสมณะสตรีในหมู่บ้าน "เพื่อขอที่พึ่งพิง" หากผู้หญิงเหล่านี้ไปบ้านญาติ สามีก็จะหาเจอและค่าว่าญาติที่ให้แหล่งพัก พิงกับภรรยาของตน การปฏิบัติเยี่ยงนี้มีในศรีลังกามาตั้งแต่สมัยของกษัตริย์โบราณตามที่มีเอกสารบันทึกในจารึก ภาษาบาลีซึ่งกำหนดว่า สามีไม่มีสิทธิลากตัวภรรยาไปไหนหากภรรยาพักที่สำนักของสมณะสตรี สำนักนักบวชหญิง ของศาสนาพุทธในญี่ปุ่นสมัยโบราณหรือที่เรียกว่า "วัดแห่งการหย่าร้าง" ก็ทำหน้าที่คล้ายคลึงกัน³

ภิกษุณีสี่ท่านเล่าให้ฟังว่า ท่านได้ช่วยไม่ให้ผู้หญิงฆ่าตัวตาย ท่านหนึ่งช่วยชีวิตหญิงสาวสองคน คนหนึ่งเป็น ทุกข์จากการเลิกรา และอีกคนมีปัญหาถูกทางบ้านคัดค้านความรักของเธอ ในกรณีแรก ท่านภิกษุณีทราบจากเพื่อน บ้านว่าหญิงสาวคนหนึ่งมีอาการซึมเสร้ารุนแรงหลังถูกคนรักทอดทิ้ง ท่านไปเยี่ยมหญิงสาวคนนี้ที่บ้าน พาเธอมาที่ สำนักสงฆ์และดูแลเธอเป็นเวลาสองสัปดาห์จนเธอมีอาการคี่ขึ้น ในกรณีที่สอง หญิงไม่มีบุตรคนหนึ่งแต่งงานกับข่าง ไม้ที่ไปทำงานในตะวันออกกลาง เธอเริ่มมีความสัมพันธ์กับผู้ชายที่แต่งงานแล้ว เมื่อพ่อแม่แสดงความไม่เห็นชอบ อย่างรุนแรงกับการกระทำนั้น เธอก็มาที่สำนักภิกษุณีด้วยจิตใจที่วุ่นวายสับสน ในอีกสามกรณีที่ไม่เกี่ยวข้องกัน ภิกษุณีอีก 3 ท่าน ได้ช่วยหญิงสาวที่มาที่วัดในอาการสับสนหรือกำลังจะฆ่าตัวตาย หลังจากที่ให้คำปรึกษาอย่างไม่ เป็นทางการเป็นระยะเวลาหนึ่ง ภิกษุณีทั้งสี่ท่านก็ตัดสินใจเข้ารับการอบรมการให้คำปรึกษาอย่างเป็นทางการ โดย สองท่านเข้าสึกษาอนุปริญญาหลักสูตรสองปีของ National Institute of Social Development ในนครโคลัมโบ ที่มีการสอนทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติซึ่งเริ่มด้วยการพัฒนาสังคมระดับหมู่บ้าน อีกท่านหนึ่งเข้าอบรมหลักสูตร 6 เดือน และอีกท่านเข้าร่วมประชุมเชิงปฏิบัติการระยะเวลา 2 วัน ในจำนวนสมณะสตรี 24 ท่านที่ข้าพเจ้าสัมภาษณ์สำหรับงาน ศึกษาครั้งนี้ 10 ท่าน สำเร็จการอบรมการให้คำปรึกษา หลักสูตรเหล่านี้มีการอบรมด้านทักษะการฟังและทักษะการให้ คำปรึกษาที่นำไปปฏิบัติได้ ซึ่งเป็นการช่วยให้พวกท่านมีความมั่นใจในการช่วยแก้ปัญหาต่างๆ ภิกษุณีท่านหนึ่งกล่าว ว่า กรณีภรรยาถูกสามีเมาสุราทุบตีในเขตที่ท่านอยู่ได้ลดปริมาณลงอย่างมาก เนื่องจากโครงการที่ท่านริเริ่ม โดยแรก สุด ท่านให้คำปรึกษาสามีและภรรยาคนละช่วงเวลากัน จากนั้นก็พูดคุยกับสามีภรรยาพร้อมกันเป็นเวลาหลายเดือน

มหันตภัยสึนามิในปีค.ศ. 2004 ทำให้สมณะสตรีเหล่านี้มีประสบการณ์ในการดำเนินการอย่างรวดเร็วเพื่อ ตอบสนองต่อสถานการณ์ฉุกเฉินระดับชาติ ก่อนหน้านี้ พระภิกษุณี 3 ท่านรวบรวมสิ่งของบริจาคให้เหยื่อน้ำท่วมและ ไม่มีท่านใดอาสัยอยู่บริเวณที่ได้รับผลจากสึนามิ อย่างไรก็ดี เมื่อหนังสือพิมพ์รายงานถึงมหันตภัยที่ไม่เคยเกิดขึ้นมา ก่อน ทายกทาชิกาที่ตะหนกกับข่าวต่างพากันไปที่สำนักภิกษุณีสงฆ์เพื่อหารือว่าควรทำอย่างไร ชาวบ้านได้บริจาค สิ่งของเท่าที่จะสามารถ ในขณะที่พระภิกษุณีเองก็บริจาคสิ่งของต่างๆ ที่ชาวบ้านเคยบริจาคให้ท่าน พระภิกษุณีสาม ท่านสามารถหารถบรรทุกเล็กด้วยความช่วยเหลือจากทาชกทาชิกาและนำสิ่งของที่รวบรวมได้ไปแจกจ่ายที่สูนย์ผู้ลี้ภัชสึ นามิ ต่อมา พระภิกษุณีท่านหนึ่งรวบรวมเงินจากญาติมิตรของท่านและนำมาสร้างบ้านพักสำหรับเหยื่อสึนามิ

ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา มีอุทกภัย แผ่นดินถล่ม พายุไซโคลนและภัยธรรมชาติต่างๆ เกิดขึ้นเป็นจำนวนมาก อย่างไม่เคยมีมาก่อน ภิกษุณีทุกท่านที่ข้าพเจ้าสัมภาษณ์มีส่วนช่วยในงานบรรเทาทุกข์อุทกภัยและงานอื่นๆ ที่ คล้ายคลึงกัน โดยรวบรวมและแจกจ่ายสิ่งของให้แก่ผู้ประสบภัย ในสำนักภิกษุณีสงฆ์สองแห่งที่ช่วยผู้ตกยาก ท่าน ภิกษุณีพาผู้ที่เดือดร้อนมาพำนักที่วัดและให้การดูแลอย่างดี ในกรณีหนึ่ง มีสตรีชราวัย 88 ปีซึ่งบุตรสาวที่ดูแลล้มป่วย ต้องเข้าโรงพยาบาล สตรีชราท่านนี้ก็ได้รับการดูแลที่สำนักสงฆ์จนกระทั่งบุตรสาวออกจากโรงพยาบาลใน 2 สัปดาห์ ต่อมา อีกกรณีหนึ่ง ชายชราวัย 75 ปีที่หาเลี้ยงชีพไปวันๆ จากการทำสวนผักเล็กๆ ล้มป่วยและได้รับการดูแลในบริเวณ ที่แยกต่างหากภายในสำนักภิกษุณีสงฆ์จนกระทั่งหายดี

#### การสอนธรรมะ

การสอนเด็กเป็นงานที่ท่านภิกษุณีเหล่านี้เชี่ยวชาญ สำนักภิกษุณีสงฆ์ทุกแห่ง ยกเว้น 4 แห่งที่ข้าพเจ้าสำรวจมี การเปิดสอนธรรมะ สามในสี่แห่งที่ไม่ได้เปิดสอนเพราะมีโรงเรียนสอนธรรมะที่จัดตั้งแล้วอย่างดีในละแวกใกล้เคียง อีกแห่งหนึ่งเนื่องจากไม่มีสถานที่ ดังนั้น เด็กๆ ในละแวกนั้นจึงไปโรงเรียนธรรมะที่อยู่ห่างไป 5 ไมล์ ภิกษุณีท่าน หนึ่งเริ่มการสอนธรรมะให้ผู้ใหญ่ ในการจูงใจให้ผู้สูงอายุมาเรียนธรรมะ ท่านได้ประกาศให้ทุนแก่นักเรียนที่เรียนดี ที่สุดและมีแผนจะให้รางวัลประจำปีเหมือนโรงเรียนธรรมะอื่นๆ การดูแลเด็กวัยก่อนเข้าเรียนเป็นอีกงานหนึ่งที่ทำกัน มากในหมู่สมณะสตรี ผู้ปกครองเด็กจะจ่ายค่าธรรมเนียมจำนวนไม่มากสำหรับไว้ใช้จ่ายเงินเดือนครูและอุปกรณ์การ สอน

งานท้าทาชอย่างหนึ่งที่นักบวชหญิงเหล่านี้ลงมือทำคือ ศูนย์ฝึกอบรมสมณะสตรีที่เปิดอบรมนักบวช ปัจจุบัน มีศูนย์ฝึกอบรมที่เปิดอบรมหลักสูตรสมณะเบื้องค้น นักบวชหญิงที่ได้รับการอบรมที่ศูนย์เหล่านี้จะเข้าสอบในการ สอบทั่วประเทศที่มีภิกษุ สมณะสตรีและพราวาสเข้าสอบ ศูนย์ศึกษาสำหรับสมณะสตรีไม่ได้เงินอุดหนุนจากรัฐบาล ซึ่งต่างจากศูนย์ศึกษาของภิกษุที่ได้รับเงินสนับสนุนจากรัฐบาล สมณะสตรีจะบริหารศูนย์ศึกษาจากเงินบริจาคจำนวน ไม่มากจากภายในและภายนอกชุมชน ศูนย์แห่งหนึ่งมีสมณะสตรีนักศึกษา 3 รูป อีกแห่งมี 6 รูป มีครู 2 คน ศูนย์อบรม สมณะสตรีที่ใหญ่ที่สุดมีนักศึกษา 13 รูปจากหลายอำเภอในจังหวัดนั้น สำนักภิกษุณีสงฆ์แห่งนี้มีกิจกรรมหลากหลาย ภายใต้การดูแลของหัวหน้าภิกษุณี ซึ่งได้แก่ โรงเรียนสอนธรรมะที่มีนักเรียน 403 คน ครู 11 คน และโรงเรียนสำหรับ เด็กวัยก่อนเข้าเรียนอีก 53 คน ในปี 2008 หัวหน้าภิกษุณีที่โรงเรียนแห่งนี้ริเริ่มตั้งศูนย์อบรมคอมพิวเตอร์ซึ่งมี วัตถุประสงค์ช่วยให้หนุ่มสาวมีโอกาสหางานทำที่ดีขึ้น ชายหนุ่มสองคนที่ได้รับการอบรมที่ National Information Communication Technology Center ในเมือง Narahenpita เป็นครูสอนที่นี่ ห้องเรียนมีคอมพิวเตอร์ 3 เครื่อง จัดอบรม อาทิตย์ละ 5 วัน สำหรับนักเรียนประถม 1 ถึงระดับสูงโดยเสียค่าธรรมเนียมอบรมอัตราถูก เด็กๆ ที่พ่อแม่ไม่มีเงินจ่าย ค่าเรียนก็เข้าเรียนฟรีได้ จนถึงปัจจุบัน มีนักเรียนประมาณ 500 คนที่ได้รับประกาศนิยบัตรสำเร็จการอบรมและมี 2 คน ใด้งานทำแล้ว

#### การได้รับการยอมรับทางสังคมจากพระภิกษุ

ในฐานะแม่ชีทศศีลมาตา แม่ชีเหล่านี้ต่อสู้เพื่อสิทธิของตนเองพอควร แต่หลังจากได้รับการอุปสมบท พวก ท่านได้ใช้ยุทธวิธีเชิงการทูตที่ให้ผลดีมาก ภิกษุณี 4 ท่านได้นิมนต์ภิกษุมาร่วมงาน "ต้อนรับ" ของท่าน หลังจากที่พวก ท่านได้รับการอุปสมบทแล้ว ภายใน 2 ปี ภิกษุณีกลุ่มนี้ก็เอาชนะใจพระภิกษุได้ พวกท่านจะไปกราบพระภิกษุในพื้นที่ ในช่วงเทศกาลปีใหม่ของชาวสิงหลพร้อมหมากพลูเพื่อแสดงความการาวะตามประเพณี พวกท่านจะขอคำแนะนำจาก พระภิกษุเรื่องการทำกิจกรรมต่างๆ และพยายามสร้างมิตรภาพอันมีพื้นฐานมาจากความไว้วางใจซึ่งกันและกัน พระภิกษุเกี่ขอให้พระภิกษุณีมาช่วยงานศาสนาของชุมชน ในช่วงสองสามปีที่ผ่านมา จำนวนพระภิกษุลดลงเพราะมี พระหนุ่มๆ ลาสิกขาหลังเรียนจบปริญญาตรี ในขณะที่พระภิกษุณีซึ่งส่วนใหญ่สำเร็จการศึกษาปริญญาตรีแล้วจะมี ความสามารถสูงในการทำกรรมฐาน สอนธรรมะ บรรยายธรรมและทำพิธีบูชาต้นโพธิ์ ภิกษุจึงเริ่มนิมนต์ภิกษุณีไปที่ วัดเพื่อช่วยทำงานเหล่านี้มากขึ้นเรื่อยๆ ภิกษุบางรูปถึงกับเดินทางไปสำนักภิกษุณีสงฆ์เพื่อนิมนต์พระภิกษุณีมา ร่วมงานศาสนาเหล่านี้ ภิกษุรูปหนึ่งจัดต้อนรับภิกษุณีอากันคุกะเข้าโบสถ์ด้วยร่มที่ตกแต่งงดงาม ส่วนภิกษุณีเหล่านี้ก็ ให้ความเการพพระภิกษุอย่างสูงรวมทั้งขอคำแนะนำจากพระภิกษุในเรื่องทางศาสนาและทางสังคมที่สำคัญๆ ในทาง กลับกัน พระภิกษุดีหนึ่งจัดต้องงานของวัดและเคร่งในพระวินัย เนื่องจากภิกษุณีเหล่านี้มีความสามารถ และความเห็นอกเห็นใจ ภิกษุณีจึงได้รับความนิยมมากขึ้นในหมู่พุทธศาสนิกชนที่ไปที่วัดของพระภิกษุ

#### ภิกษุณีได้รับสิทธิทางศาสนาอย่างเต็มรูปแบบ

จากการร่วมมือทำงานใกล้ชิดกับพระภิกษุ พระภิกษุณีประสบความสำเร็จในการได้สิทธิทางศาสนาเกือบทุก ประการ สงฆ์ต้องสวดปาติโมกข์ภายในพัทธสีมา (ห้องที่กำหนดขอบเขตด้วยสีมาซึ่งสร้างมาเพื่อวัตถุประสงค์นี้) ใน ปัจจุบันมีอุโบสถ 10 แห่งสำหรับภิกษุณีทั่วประเทศ ก่อนที่อุโบสถเหล่านี้จะสร้างสำเร็จ ภิกษุณีจะมาที่ Dambulla Monastery หรือ Newgala Monastery ซึ่งเป็นที่ที่ภิกษุณีส่วนใหญ่รับการอุปสมบท หรือในเขตสีมาของวัดโดยได้รับ อนุญาตจากภิกษุที่เห็นใจพวกท่าน สังฆทานในสงฆ์ ๒ ฝ่าย คือ ประเพณีการถวายอาหารบิณฑบาตแก่สงฆ์ 5 รูปหรือ มากกว่า โดยสวดว่า "พวกข้าพเจ้า ทั้งหลายขอถวายอาหารนี้แค่พระภิกษุและพระภิกษุณี" ซึ่งกล่าวกันว่า จะได้รับบุญ สูงสุด หลังจากที่ไม่มีโอกาสนี้มาร่วมพันปี บัดนี้ ชาวพุทธสามารถสร้างบุญด้วยการถวายสังฆทานในสงฆ์ ๒ ฝ่ายแก่ พระภิกษุณีสงฆ์ด้วยเช่นกัน เมื่อทั้งภิกษุและภิกษุณีได้รับนิมนต์ให้ไปรับบิณฑบาต คำสวดจะเปลี่ยนให้รวมทั้งภิกษุ และภิกษุณี พระภิกษุและภิกษุณีจะนั่งเป็นสองแถวหันหน้าเข้าหากัน และนั่งบนอาสนะที่สูงเท่ากันโดยมีผู้ถวายปัจจัย อยู่ตรงกลาง โดยส่วนใหญ่ พระภิกษุจะเป็นผู้ทำพิธี แม้บางครั้ง พระภิกษุอาจขอให้พระภิกษุณีทำพิธีบางส่วน

การร่วมพิธีสพเป็นงานสำคัญที่สุดที่สมณะทำเพื่อฆราวาส เนื่องจากพิธีสพถือว่าเป็นสิ่งที่ต้องทำ ในกรณี เช่นนี้ จะมีการถวายจีวรแค่คณะสงฆ์เพื่อเป็นการระลึกถึงผู้ที่จากไป ในจำนวนภิกษุณีที่ข้าพเจ้าศึกษา มีเพียงหกรูป เท่านั้นที่ได้รับนิมนต์ไปร่วมงานศพ และเป็นกรณีที่ภิกษุณีมีความสัมพันธ์ที่ดีกับภิกษุ มีกรณีหนึ่ง พระภิกษุณีได้รับ ถวายจีวร ในอีกกรณีหนึ่ง มีพระภิกษุและพระภิกษุณีจำนวนเท่ากันร่วมในพิธีสพและในงานสวด 7 วัน 3 เดือน และ 1 ปีหลังจากพิธีสพ พระภิกษุรูปนี้ดำเนินการให้มีภิกษุและภิกษุณีเดินรับบิณฑบาตในชุมชนเป็นประจำ มีกรณีหนึ่งซึ่ง เกิดขึ้นไม่บ่อยนัก ภิกษุรูปหนึ่งคำเนินการให้มีแต่ภิกษุณีเดินรับบิณฑบาตในงานเปิดหมู่บ้านแห่งใหม่ ในสุนทรพจน์ กล่าวเปิดงาน พระภิกษุรูปนั้นกล่าวถึงพระภิกษุณีว่าเป็น "ผู้ที่สืบสายมรดกของพระนางปชาบดีโคตมี" ซึ่งทำให้มีคน จำนวนมากถึงกับน้ำตาดลอ

### สรุป

ความเปลี่ยนแปลงของสภาพแวคล้อมทางการเมืองและสังคมเป็นสิ่งคึงามที่แฝงมา สมณะสตรีไม่ต้องติดต่อ ใกล้ชิดกับนักการเมืองและเจ้าหน้าที่ท้องถิ่นอีกต่อไปในการช่วยให้มีถนน สะพานและโครงสร้างพื้นฐานอื่นๆ สำหรับ ชุมชนที่ท่านอาสัยอยู่ พระภิกษุณียังคงทำงานโครงการพัฒนาสังคมที่สำนักภิกษุณีสงฆ์ของท่าน แต่การถอยห่างจาก การเมืองช่วยให้ท่านไม่ถูกวิพากษ์วิจารณ์และทำให้ได้รับความนับถือในสังคม การที่พระภิกษุณีเข้าไปช่วยในกิจการ ของชุมชนได้แสดงให้เห็นว่าท่านมุ่งมั่นในการสงเคราะห์ชาวบ้านในลักษณะที่เป็นทางการน้อยกว่าที่ชาวบ้านมี ปฏิสัมพันธ์กับพระภิกษุ ชาวบ้านเข้าหาพระภิกษุณีใด้ง่ายกว่า พวกท่านได้ช่วยคนยากคนจน เยี่ยมคนเจ็บที่บ้านและ โรงพยาบาลทั้งชายหญิงในกรณีที่จำเป็น สำนักภิกษุณีสงฆ์บางแห่งกลายเป็นศูนย์กลางชุมชนกลายๆ

อุปสรรคสำคัญเชิงทฤษฎีคือ ภิกษุณียังไม่ได้รับการยอมรับอย่างเป็นทางการจากเถรสภาของภิกษุสงฆ์ อย่างไรก็ดี ในช่วงสองสามปีที่ผ่านมา ไม่มีพระภิกษุหรือฆราวาสคนใดได้แสดงการคัดค้านการฟื้นภิกษุณีสงฆ์ขึ้นมา ใหม่ ในช่วงสองปีที่ผ่านมา ข้าพเจ้าได้รับคำร้องจากพระภิกษุณีให้นำประเด็นการยอมรับอย่างเป็นทางการให้ทางการ พิจารณาเนื่องจากข้าพเจ้าสนับสนุนการอุปสมบทเป็นภิกษุณีและเป็นผู้หญิงคนเดียวในคณะกรรมการดำเนินการ Sambuddhattva Jayanti Presidential Steering Committee ทว่า แม้ว่าพระภิกษุอาวุโสบางรูปในคณะกรรมการชุดนี้จะ เห็นด้วย แต่ไม่มีผู้ใดพร้อมที่จะออกมาแสดงความเห็นชอบอย่างเป็นทางการ เพราะเกรงจะเป็นที่ขุ่นเคืองของพระภิกษุ ที่มีอำนาจ ในขณะเดียวกัน การได้รับความเห็นชอบอย่างเป็นทางการจะมีผลอะไร เมื่อพระภิกษุณีได้เป็นที่ขอมรับจาก ประชาชนและพระภิกษุในชุมชนของท่านเองแล้ว

#### เชิงอรรถ

1 The JHU was established in February 2004. In April 2004, the party fielded 260 candidates in the parliamentary elections, of whom nine won. Around 500-1,000 monks were seen at political meetings when the JHU was established and around 20 monks held leadership positions. Within a few months, a highly respected monk parliamentarian resigned after being physically harassed in the parliament. Another monk left the party for ideological reasons, but remained as an MP. In January 2007, eight of the JHU MPs joined the ruling UPFA (United People's Freedom Alliance). In the elections held in 2010, two monks and one layman were elected. As the party lost its popularity, it became absorbed into the governing political party and is no longer an ideological force.

2 Qualified people apply in response to an announcement in the government gazette. After being short-listed, applicants are interviewed by a magistrate. Those who are selected receive training regarding their duties and responsibilities, and are required to pass a test. Land disputes, non-payment of bank loans, and family disputes may be referred to the Reconciliation Board as an alternative to lengthy and costly court proceedings. The Reconciliation Board meets every Sunday afternoon for about three hours. Board members from the same neighborhood generally recuse themselves from these hearings to avoid any conflict of interest.

3 See Diana E. Wright, "Spiritual Piety, Social Activism, and Economic Realities: The Nuns of Mantokuji," in *Buddhist Women and Social Justice: Ideals, Challenges, and Achievements*, ed. Karma Lekshe Tsomo (Albany, N.Y.: State University of New York Press, 2004).

Bhikkhuni Dhammananda (Chatsumarn Kabilsingh)

#### บทน้ำ

อนาคาริกา หรือแม่ชีที่ถือศีล ๑๐ กลุ่มแรกที่ไปอุปสมบทที่วัดซีไหล สหรัฐอเมริกา ตั้งแต่พ.ศ.๒๕๑๑ ขณะนี้จำนวน ภิกษุณีเพิ่มขึ้นเป็น ๒៩ รูป แต่ทั้งไม่ได้รับการยอมรับและไม่ได้ใช้ชีวิตเยี่ยงภิกษุณี บทความนี้พยายามทำความเข้าใจ กับปัญหาอุปสรรคที่ภิกษุณีเหล่านี้เผชิญในประเทศเนปาล

ภาพรวมของพุทธศาสนาในเนปาลก็มีความสำคัญอย่างยิ่งก่อนที่จะเข้าไปพิจารณาในรายละเอียดเฉพาะเรื่อง ของภิกษุณี ประการแรกทีเดียว รัฐบาลเนปาลให้ตัวเลขว่า ชาวพุทธเป็นร้อยละ ๕.๘ ของประชากรชาวเนปาล แต่ใน ความเป็นจริง ชาวพุทธเองยืนยันว่ามีชาวพุทธถึงร้อยละ ๔.๕ แต่เมื่อเราไปสัมผัสกับชาวพุทธในเนปาลเอง เราจึงเกิด ความเข้าใจมากขึ้นว่าทำไมจึงไม่สามารถกำหนดตัวเลขที่แท้จริงของชาวพุทธได้ เพราะชาวพุทธในเนปาลมีความเชื่อ และการปฏิบัติที่ผสมปนเปกันมาก ทั้งวัชรยานจากธิเบต ผสมผสานกับความเชื่อและการปฏิบัติตามแบบสาสนาฮินดูที่ เป็นสาสนาของชาวเนปาลส่วนใหญ่ แล้วยังมีลัทธิบูชาเทพเจ้าผู้หญิงซึ่งก็มีทั้งในวัชรยานและฮินดู ถ้ามองด้วยสายตา ของคนภายนอกก็อาจจะกล่าวว่า การปฏิบัติสาสนาที่ชาวพุทธในเนปาลถือปฏิบัตินั้นเป็นสาสนาฮินดู รูปแบบสาสนา พุทธเถรวาทเป็นเรื่องใหม่ แม้ภิกษุสงฆ์ฝ่ายเถรวาทเองในเนปาลก็เพิ่งเริ่มต้น มีจำนวนเพียง ๑๐๐ รูป โดยพื้นฐานเรา อาจจะกล่าวได้ว่า เนปาลไม่ใช่ประเทศที่ถือสาสนาพุทธเป็นสายหลัก

วัดหลายวัดไม่มีพระสงฆ์แต่จัดการดูแลโดยอุบาสก วัดหิรัณวรรณมหาวิหาร ซึ่งเป็นวัดสำคัญในกาฐมัณฑุ เป็นวัดที่บริหารจัดการโดยมราวาส เป็นต้น

พุทธศาสนาในเนปาลจึงมีรูปแบบเฉพาะของตัวเองที่มีความแตกต่างไปจากวัดพุทธศาสนาอื่นๆ ที่เราคุ้นเคย ในเอเซียตะวันออกเฉียงใต้

## การอุบัติขึ้นของภิกษุณีสงฆ์ในเนปาล

ในเนปาล เคิมผู้หญิงที่ใช้ชีวิตเป็นนักบวชนั้นไปบวชเป็นแม่ชีมาจากพม่า เรียกว่าอนาคาริกา ใส่ชุคสีชมพู เหมือนแม่ชีพม่า ที่น่าสนใจ คือสีชมพูเป็นสีที่พระวินัยห้ามมิให้พระสงฆ์ใช้ ในช่วงรัฐบาลรานา ซึ่งเป็นรัฐบาลฮินดู ชาวพุทธถูกกดขี่โดยส่วนรวม และผู้หญิงภายใต้พุทธศาสนาก็ยังโดนพระภิกษุสงฆ์กดขี่ต่ออีกระดับหนึ่ง (ดู รายละเอียดได้จากชีวิตของอนาคาริกาธัมมจารี ซึ่งเป็นแม่ชีรุ่นแรกของเนปาล)

เรื่องราวของกิกษุณีในเนปาลเริ่มต้นจากภิกษุณีชัมมวดี เธอเกิดเมื่อ พ.ศ.๒๔๗๖ มีความปรารถนาอย่างแรง กล้าที่จะใช้ชีวิตทางศาสนา ได้ออกเดินทางไปพม่าตั้งแต่อายุเพียง ๑๓ จบการศึกษาทางศาสนาขั้นสูงตามที่พม่าสอนใน เวลานั้น ได้สร้างสำนักปฏิบัติของสตรีที่ธรรมกีรติ กลางใจเมืองกาฐมัณฑุ มีผู้คนชาวเนปาลนับถือมาก ต่อมา พ.ศ. ๒๕๓๑ ได้เดินทางไปอุปสมบทเป็นภิกษุณีที่สหรัฐอเมริกาดังที่ได้กล่าวมาแล้วพร้อมภิกษุณีธัมมปุญญา และภิกษุณี ชัมมวิชยา

ในพ.ศ.๒๕๔๑ อาจารย์มีน พหาดูร ศากยะ ได้นำแม่ชีชาวเนปาลไปอุปสมบทเป็นภิกษุณีที่พุทธคยาอีก ๑๓ รูป ในปีนี้ ๒๕๕๔ มีสตรีชาวเนปาลที่อุปสมบทเป็นภิกษุณีแล้วรวมทั้งสิ้นถึง ๒៩ รูป เป็นจำนวนมากพอที่จะเกาะ กลุ่มกันสร้างพลังให้เกิดขึ้นในพระศาสนาในประเทศเนปาลที่เป็นแดนเกิดของพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน

## ปัญหาอุปสรรค

#### ๑. การครองจีวร

ถ้ามองคู่ด้วยสายตากนภายนอก ภิกษุณีเนปาลแต่งกายด้วยชุดสีชมพูเช่นเดียวกับแม่ชีท้องถิ่นของเนปาล ทั้ง ที่ได้รับการอุปสมบทแล้ว ภิกษุณีเนปาลก็ยังใส่ชุดแม่ชี ที่เป็นอย่างนี้ ได้รับคำตอบจากภิกษุณีว่า พระภิกษุไม่ชอบให้ ผู้หญิงกรองจีวร

เราจึงต้องหันมาพิจารณาพระภิกษุสงฆ์ในเนปาลด้วย พระภิกษุณีที่บวชนั้นแม้จะบวชในสายมหายานแต่ก็ ปฏิบัติตามเถรวาท ตั้งแต่การสวดมนต์และการฝึกปฏิบัติอื่นๆ เพราะภิกษุณีรัมมวดีพระภิกษุณีรูปแรกนั้น ท่านได้รับ การศึกษามาจากพม่า ซึ่งเป็นรูปแบบเถรวาท สำหรับภิกษุสงฆ์ในเนปาลนั้น จะกล่าวเฉพาะในสายเถรวาท ต้องถือว่า เถรวาทในเนปาลเป็นคณะสงฆ์ที่เพิ่งเกิดใหม่ มีทั้งประเทศเพียง ๑๐๐ รูป ในจำนวนนี้ ประมาณ ๑๐๐ รูป ยังศึกษาอยู่ ต่างประเทศ ซึ่ง คือประเทศไทย ศรีลังกา และพม่า เป็นหลัก คณะสงฆ์ทั้งในไทยและพม่ายังไม่มีภิกษุณีสงฆ์ แม้ในศรี ลังกาเอง ก็ยังไม่ได้รับการขอมรับโดยทั่วไป พระภิกษุสงฆ์เหล่านี้จึงคงมีท่าทีไม่ขอมรับภิกษุณีสงฆ์ตามประเทศที่ตน ไปได้รับการศึกษามา

เมื่อผู้เขียนได้ไปร่วมประชุมพุทธศาสนาเมื่อเดือนมีนาคม ๒๕๕๔ เป็นงานประชุมนานาชาติที่จัดโดย มหาวิทยาลัยตรีภูวันด้วยความร่วมมือจากองค์กรของอินเดียที่สนับสนุนงานด้านความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรม ได้ สังเกตว่า แม้จะมีภิกษุณีชาวเนปาลมาสวดมนต์ให้พรในตอนเริ่มพิธี แต่ท่านประธานาธิบดีซึ่งกล่าวเปิดงาน กลับ กล่าวถึงแต่พระภิกษุและนักวิชาการ ผู้เขียนจึงทักท่านว่า ท่านไม่ได้กล่าวถึงภิกษุณี เมื่อนั้นเองที่ท่านกล่าวว่า ขอ ด้อนรับภิกษุณีก็ด้วย เช่นนี้เป็นภาพสะท้อนว่า แม้ในงานการประชุมนานาชาติ เมื่อภิกษุณีไม่ได้ครองจีวร แต่แต่งตัว เหมือนแม่ชี ก็ยากที่จะสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องให้เกิดขึ้นได้

ผ้าจีวรนั้นมีสีย้อมฝาด ตั้งแต่สีขมิ้นไปจนถึงสีน้ำตาลอ่อนแก่หลากหลาย เป็นผ้ากาสาวพัสตร์ที่ตัดเย็บเป็น พิเสษโดยตัดเป็นชิ้นๆ มีขอบมีกระทง ส่วนสีชมพูที่ภิกษุณีเนปาลใส่โดยถือตามแม่ชีนั้นเป็นสีต้องห้ามโดยพระวินัย ด้วยซ้ำ

ภิกษุณีคร.ธัมมวิชยาและแม่ชีของเธอที่คิมคอลวิหาร ใกล้พระเจคีย์สวยัมภูที่รู้จักกันคีนั้น แม้จะครองผ้าสี น้ำตาลแต่ก็ไม่ได้เย็บเป็นจีวรที่มีขันธ์และกระทงที่ถูกต้อง รูปแบบการตัดเย็บจีวรนั้น ในประวัติพระอานนท์เป็น ผู้ออกแบบตามรูปแบบคันนาของเมืองมคธ และคณะสงฆ์ฝ่ายเถรวาทพยายามรักษารูปแบบจีวรมาจนทุกวันนี้

ผู้เขียนได้นำจีวรที่ตัดเย็บถูกต้องตามพระวินัยย้อมฝาดสีน้ำตาลไปถวายทั้งภิกษุณีธัมมวดีและภิกษุณีธัมมวิ ชยาเมื่อวันที่ ๒៩ เมษายน ๒๕๕๔ หากท่านประสงค์ที่จะเคารพพระวินัยก็อาจจะได้ครองจีวรให้ถูกต้องเสียด้วย

#### ๒. วิถีชีวิต

ผู้ที่บรรพชาอุปสมบทมีวิถีชีวิตที่ต่างจากกฤหัสถ์ แต่ภิกษุณีของเนปาลดูไม่ออกโดยสายตาของคนข้างนอก เริ่มต้นจากการไม่ได้ครองจีวรของบรรพชิต กระเป้าที่ใช้ก็ใช้กระเป้าแบบเดียวกับคฤหัสถ์ รองเท้า และนาฬิกาข้อมือก็ เหมือนกับกฤหัสถ์ ในขณะที่คณะสงฆ์เถรวาทจะค่อนข้างมีรูปแบบปรากฏแก่สายตาคนภายนอกชัดเจน ที่ดัมบุลล่า (ศรีลังกา) มหานายกพูดชัดเจนไม่ให้ภิกษุณีใส่นาฬิกาข้อมือ รองเท้า ถ้าอยู่ในประเทศเขตร้อนก็ใส่รองเท้าคืบยาง พระสงฆ์ใช้ข่ามผ้า ซึ่งมีลักษณะเฉพาะที่ใช้เฉพาะพระและคฤหัสถ์ไม่ใช้

#### ๓. การรักษาสังฆกรรม

ภิกษุณีเนปาลไม่รักษาสังฆกรรมซึ่งเป็นเรื่องที่สำคัญอย่างยิ่งในการสืบพระศาสนา แต่เมื่อพิจารณาลึกลงไป ไม่ใช่ภิกษุณีเนปาลไม่ต้องการที่จะรักษาสังฆกรรม แต่เป็นเพราะในการอุปสมบทที่ได้รับจากฝ่ายมหายานนั้นไม่ได้ เน้นการฝึกฝนทำความเข้าใจกับสังฆกรรม ทั้งนี้เพราะทางมหายานใช้ภาษาจีนเป็นพื้น สตรีที่เติบโตมาในบริบท วัฒนธรรมเถรวาทที่สวดมนต์ด้วยภาษาบาลียากที่จะเรียนรู้และปฏิบัติตามได้

เราจึงพบว่าอนาคาริกาชาวเนปาลที่ไปรับการอุปสมบทจากจีนนั้น ไม่สามารถกลับมาประกอบสังฆกรรมของ ตนเองได้

ตอนนี้เองที่ผู้เขียนตระหนักและเข้าใจที่พระวินัยระบุชัดเจนว่าเมื่อบวชเป็นภิกษุณีแล้ว ด้องฝึกฝนอบรมกับ อุปัชฌาย์อีก ๒ ปี กลายเป็นเรื่องสำคัญมาก (สำหรับพระภิกษุกำหนด ๕ ปี) เวลาที่เรียนและฝึกฝนการประกอบสังฆ กรรม จะต้องเรียนด้วยความตระหนักชัดว่า ต้องเรียนให้รู้แจ้งแทงตลอดเพื่อนำไปสอนต่อ จะเรียนพอผ่านเพียงตัวเอง รู้เท่านั้นไม่พอ เพราะในการเรียนรู้นี้จะนำไปสู่การก่อตั้งภิกษุณีสงฆ์ในประเทศของตนต่อไป

ในการเรียนรู้ที่จะปฏิบัติตามพระวินัยตามตำรานั้นไม่เพียงพอ หลายอย่างจะต้องเรียนรู้ผ่านอุปัชฌาย์อาจารย์ ที่จะต้องลงไปในรายละเอียดว่าในความเป็นจริงจะต้องทำอย่างไรค้วย และทำให้เป็น

## ๔. สายการอุปสมบท

ด้วยความตระหนักว่า ถำพังไปรับการอุปสมบทมาเท่านั้นไม่เพียงพอ เพราะเมื่อกลับมาแล้วไม่สามารถรักษา พิธีกรรมสงฆ์ตามที่กำหนดตามพระวินัย ผู้เขียนจึงตระหนักว่า ผู้ที่อยู่ในประเทศที่มีวัฒนธรรมพุทธเป็นแบบเถรวาท ไม่ควรรับการอุปสมบทจากสายมหายาน เพราะเมื่อกลับมาแล้ว ไม่สามารถรักษาสังฆกรรมที่เป็นรูปแบบมหายาน ไว้ได้

### ๕. การอยู่ในภิกษุณีสงฆ์

วิถีชีวิตของภิกษุณีเป็นวิถีชีวิตที่กำหนดให้อยู่ในคณะสงฆ์เป็นกลุ่มเป็นคณะ สังฆกรรมหลายอย่างกำหนดว ง่าต้องทำในคณะสงฆ์อย่างต่ำ ๕ รูป เช่นการปวารณา การรับกฐิน การสวดปาฏิโมกข์ ซึ่งต้องทำทุกกึ่งคือน

นอกจากนั้นการสวดปาฏิโมกข์ ยังด้องกระทำในเขตสีมา ซึ่งนั่นหมายความว่า จะต้องสวดสมมติสีมา เรียบร้อยแล้ว และในการกำหนดสีมาก็เป็นสังฆกรรมที่ต้องทำโดยอย่างน้อยพระภิกษุณีสงฆ์ ๕ รูป ก่อนที่จะมีการ สวดปาฏิโมกข์ พระภิกษุณีด้องปลงอาบัติด้วย

การปฏิบัติตามพระวินัยในการเป็นภิกษุณีสงฆ์มีเงื่อนไขที่ซับซ้อนเช่นนี้ จึงตระหนักว่า ลำพังการบวชเป็น พระภิกษุณีสงฆ์ไม่เพียงพอ แต่ต้องเอื้อต่อพระวินัยในการที่จะต้องอยู่ร่วมกันเป็นคณะสงฆ์ด้วย

## ๖. ความจำเป็นที่จะต้องมีคณะภิกษุสงฆ์สนับสนุน

มีสังฆกรรมที่สำคัญของภิกษุณีอย่างน้อย ๓ อย่างที่ต้องมีภิกษุสงฆ์ร่วม เมื่อพระภิกษุณีแสคงปาฏิโมกข์ใน หมู่ภิกษุณีสงฆ์แล้ว ก็ต้องไปรับฟังโอวาทจากพระภิกษุ ผู้รอบรู้พระธรรมวินัยมีพรรษาไม่ต่ำกว่า ๒๐ พรรษา เมื่อออกพรรษา พระภิกษุณีปวารณาในภิกษุสงฆ์แล้ว ต้องปวารณาในภิกษุสงฆ์ด้วย เรียกว่าปวารณาในสงฆ์ สองฝ่าย ประการที่สาม คือเรื่องการอุปสมบท เมื่ออุปสมบทจากภิกษุณีสงฆ์แล้ว ต้องมีสังฆกรรมจากฝ่ายภิกษุสงฆ์ ด้วย

ในประเทศไทยยังไม่มีการยอมรับภิกษุณีอย่างเป็นทางการ แต่แม้กระนั้น พระภิกษุก็ได้กรุณามาร่วมทั้งให้ โอวาทและการปวารณาในสงฆ์ทั้งสองฝ่าย ทั้งนี้เพราะพระภิกษุสงฆ์เหล่านี้เคารพในพระวินัยว่าเป็นหน้าที่ที่กำหนด ตามพระวินัยที่พระภิกษุต้องให้โอวาทแก่ภิกษุณี และภิกษุณีต้องปวารณาในสงฆ์ทั้งสองฝ่าย

สังฆกรรมอีกอย่างเดียวที่พระภิกษุไทยยังไม่กล้าทำคือ การอุปสมบทภิกษุณี ทั้งที่เป็นพระพุทธานุญาตของ พระพุทธเจ้า ปรากฏในพระวินัย เล่มที่ 🛪 จุลลวรรค (โอ ภิกษุ ตถาคตอนุญาตให้ภิกษุอุปสมบทภิกษุณี)

## ๗. การสนับสนุนจากอุบาสกอุบาสิกา

ชาวพุทธเนปาลเองยังไม่มีความเข้าใจชัดเจนทั้งในคำสอนของพระพุทธเจ้าและหน้าที่ของตนในฐานะที่เป็น ชาวพุทธ ทั้งความเชื่อและการปฏิบัติยังอิงสาสนาฮินคูอยู่มาก และยิ่งไปกว่านั้น วิถีชีวิตของชาวพุทธในฐานะที่เป็น นักบวชเป็นเพสบรรพชิตก็เป็นของใหม่สำหรับสังคมชาวพุทธเนปาล ก่อนหน้าที่จะมีพระสงฆ์ในสายเถรวาทนั้น พระ ทั่วไปของเนปาลมีครอบครัว มีลูกเมียได้

เมื่อผู้เขียนได้รับนิมนต์ให้บรรยายเรื่องภิกษุณีสงฆ์ ผู้ฟังคนหนึ่งถามว่า "ท่านเป็นภิกษุณีฝ่ายเถรวาท ทำไมจึง ไม่มีบาตร" คำถามเช่นนี้แสดงให้เห็นถึงความไม่เข้าใจแม้ในระดับพื้นฐานของศาสนาพุทธทีเดียว

การประดิษฐานภิกษุณีสงฆ์ในเนปาลต้องการการสนับสนุนจากชาวเนปาลทั้งอุบาสกและอุบาสิกา ทั้ง อุบาสกและอุบาสิกานอกจากความจำเป็นที่ต้องสนับสนุนภิกษุณีสงฆ์แล้ว ยังต้องพัฒนาพื้นฐานองค์ความรู้ในคำสอน ที่แท้จริงของพุทธศาสนาด้วย เป็นเรื่องที่อิงอาศัยกันไปโดยปริยาย เมื่อชาวบ้านเข้าใจพุทธศาสนามากขึ้น ก็จะเข้าใจ บทบาทหน้าที่ของพระภิกษุณีสงฆ์และความจำเป็นที่ชาวบ้านจะต้องสนับสนุนภิกษุณีสงฆ์

## ๘. การขาดการศึกษาในพุทธศาสนา

พุทธบริษัท ๔ ได้แก่พระภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ทั้งหมดนั้นล้วนต้องมีการศึกษาพุทธศาสนาที่ถูกต้อง เพื่อจะได้นำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง และจะได้เป็นพลังในการส่งเสริมพระศาสนาอย่างแท้จริง

แม้กระนั้น เราก็ได้เห็นสถาบันเอกชน เช่นสถาบันนาคารชุน ที่มีอาจารย์มีน พหาคุร ศากยะเป็นผู้อำนวยการ ที่ทำงานหนักพยายามนำองค์ความรู้ที่ถูกต้องมาให้พี่น้องชาวพุทธในเนปาล อาจารย์มีนเป็นผู้ที่ได้ชักนำให้มีการ อุปสมบทภิกษุณี ๑๓ รูป ที่พุทธคยา ประเทศอินเดีย เมื่อ พ.ศ.๒๕๔๑

ทางฝ่ายวิชาการก็มีอาจารย์ นักวิชาการทั้งที่เป็นฮินดูและทั้งที่นับถือพุทธศาสนาที่มีความชำนาญทั้งในด้าน พระสูตรและพระวินัย นักวิชาการพุทธศาสนาเหล่านี้ น่าจะเป็นกำลังสำคัญในการปูทางเพื่อการก่อตั้งภิกษุณีสงฆ์ใน เนปาล

### การขาดการช่วยเหลือจากกลุ่มภิกษุณีนานาชาติ

ภิกษุณีในเนปาลไม่ได้รับความช่วยเหลือจากภิกษุณีนานาชาติเพราะขาดการติดต่อ ภิกษุณีชาวเนปาลที่รู้และ ใช้ภาษาอังกฤษติดต่อกับโลกภายนอกมีจำกัดมาก บางรูปมีการศึกษาระดับปริญญาเอก แต่ก็ไม่มีการติดต่อกับชาว พุทธอื่น ปัญหาที่ภิกษุณีเนปาลประสบจึงเป็นเรื่องที่โลกภายนอกไม่ได้รับทราบ ทำให้ดูราวกับว่า ท่านพายเรืออยู่ใน อ่างมานาน เมื่อตอนที่ผู้เขียนนำเสนอบทความเรื่องปัญหาของภิกษุณี ในที่ประชุมศาสนาพุทธซึ่งมีชาวพุทธและ นักวิชาการศาสนาพุทธทั้งอินเคีย ญี่ปุ่น เกาหลี และเนปาลี เมื่อผู้เขียนชี้ว่าเป็นปัญหาของสังฆะในเนปาล อาจารย์ท่าน หนึ่งจากอินเคียกรุณาชี้ด้วยความเมตตาและถูกต้องว่า สังฆะมีสังฆะเคียว ปัญหาของภิกษุณีสงฆ์ในเนปาลก็ต้องเป็น ปัญหาของผู้เขียนด้วย ขอน้อมรับคำชี้แนะนี้ด้วยความขอบคุณ

## แนวทางการแก้ปัญหา

ภิกษุณีเนปาลได้รับการอุปสมบทอย่างสมบูรณ์โดยได้แสดงออกถึงความพร้อมและการตัดสินใจระดับหนึ่ง แต่เมื่อกลับมาประเทศของตนเอง โครงสร้างทางศาสนาและสังคมไม่เอื้อให้ใช้ชีวิตเต็มรูปแบบของภิกษุณี ประเด็นนี้ เป็นประเด็นสำคัญที่ต้องได้รับการพิจารณาแก้ไขโดยด่วน

## เรื่องการอุปสมบท

ผู้เขียนเสนอทางแก้ที่ง่ายที่สุด คือบรรดาภิกษุณีที่มีอยู่ในเนปาลควรจะขอรับการอุปสมบทซ้ำจากสายเถรวาท ในลังกา ที่เรียกว่า ทัฬกรรม ถือเป็นการตอกย้ำความตั้งใจเดิมโดยที่ไม่เสียอาวุโสและพรรษา ภิกษุณีชัมมวดีที่เป็น ภิกษุณีรูปแรกที่ออกบวชตั้งแต่ พ.ศ.๒๕๑๑ ก็ยังคงได้รับการเคารพเป็นภิกษุณีที่มีอาวุโสสูงสุด

#### การฝึกอบรม

ในการเยือนเนปาลครั้งล่าสุด (เมษายน ๒๕๕๔) ผู้เขียนได้มีโอกาสสนทนากับท่านธัมมวดีโดยผ่านล่าม
กิกษุณีที่เป็นลูกศิษย์ของท่าน ผู้เขียนได้ออกปากที่จะช่วยอบรมภิกษุณีสาวๆ ลูกศิษย์ของท่านที่อ่านเขียนภาษาอังกฤษ
ได้ให้มาอยู่ร่วมกันในช่วงเข้าพรรษาเพื่อจะได้ศึกษาเล่าเรียนข้อมูลต่างๆ ตั้งแต่การอธิษฐานอัฐบริขารทั้งหลาย การปลง
อาบัติ การสวดปาฏิโมกข์ ฯลฯ ผู้เขียนได้นิมนต์ให้ท่านอยู่จนถึงรับผ้ากฐินเพื่อจะได้เรียนรู้และกลับไปประกอบพิธีรับ
กฐินเองได้ที่เนปาล

ในลักษณะนี้ ภิกษุณีสงฆ์นานาชาติก็จะอยู่ในฐานะที่ช่วยเหลือให้พี่น้องภิกษุณีสงฆ์เริ่มต้นปฏิบัติตามพระ วินัยได้อย่างถูกต้อง เป็นการรักษาพระวินัยเพื่อการสืบสานพระศาสนาอย่างแท้จริง

ในเรื่องการฝึกปฏิบัติพระวินัยนี้ ใน พ.ศ.๒๕๕๓ ภิกษุณีสงฆ์ไทยก็ได้รับนิมนต์เดินทางไปช่วยภิกษุณีเถร วาทที่เวียดนามในการรับผ้ากจินมาแล้ว ณาติโยมศรัทธาถึงกับออกปากจองเป็นเจ้าภาพกจินต่อเนื่องกันถึง ๓ ปี

สากขะธิดา ในฐานะเป็นสูนย์รวมชาวพุทธนานาชาติ ได้มีสายตาที่ยาวไกล ไปจัดการประชุมตามประเทศ ต่างๆ สร้างความเป็นปึกแผ่นให้กับชาวพุทธในประเทศนั้นๆ ไม่น้อย เราจึงร่วมกันโมทนาบุญกับงานของสากขะธิดาที่ มีบทบาทโดยตรงต่อการพัฒนาสตรีชาวพุทธโดยรวม และการสร้างสรรค์ความมั่นคงให้เกิดขึ้นกับภิกษุณีสงฆ์ใน ประเทศนั้นๆ โดยเฉพาะ

Lisa J. Battaglia

"คุณเป็นชาวพุทธจริงหรือ" ข้าพเจ้ามักจะเจอกับคำโต้แย้งเมื่อได้บอกถึงสถานะตัวเองว่าเป็นนักวิชาการและนักปฏิบัติ ทางสาสนาไม่ว่าจะพูดอย่างเป็นนัยหรืออย่างชัดเจน ซึ่งน้ำเสียงในการถามและการแสดงออกทางใบหน้าบ่งบอกถึง ความแปลกใจและไม่เชื่อ (หรืออย่างน้อยเป็นการประเมินความเข้าใจใหม่ว่าใครหรืออะไรคือชาวพุทธกันแน่) จาก ประสบการณ์ของข้าพเจ้าในฐานะนักศึกษาและนักปฏิบัติทางสาสนาพุทธที่เป็นสตรีชาวตะวันตก ปฏิกิริยาที่ได้รับ โดยเฉพาะประโยคยอดนิยมที่ถามว่า "คุณเป็นชาวพุทธจริงหรือ" กลายเป็นสิ่งที่กระตุ้นให้เกิดการอยากค้นคว้าหา เอกลักษณ์ของความเป็นสตรีชาวพุทธ อีกทั้งมโนภาพมีต่อตนเองและต่อผู้อื่น รวมถึงทางแยกระหว่างตะวันออกกับ ตะวันตกทั้งที่มีอยู่จริงและในจินตนาการ

จุดประสงค์ของรายงานฉบับนี้ ก็เพื่อได้สร้างมุมมองใหม่ที่ท้าทายกรอบทัศนะที่ผู้คนส่วนใหญ่ตั้งสมมุติฐาน เกี่ยวกับกรอบภาพลักษณ์แบบเก่าๆที่มีต่อสตรีชาวพุทธ ข้าพเจ้าในฐานะที่เป็นทั้งนักวิชาการ/นักปฏิบัติธรรมและใน ขณะเดียวกันก็ต้องการที่จะเน้นให้เห็นถึงลักษณะตามปกติของเอกลักษณ์ชาวพุทธสตรีที่มีองค์ประกอบที่ซับซ้อนและ หลากหลาย รายงานฉบับนี้เป็นผลสืบเนื่องมาจากกรอบความคิดสามประการ นั่นคือหนึ่งการสะท้อนถึงความเป็น อาจารย์ที่สอนศาสนาพุทธในมหาวิทยาลัย สองจากประสบการณ์ส่วนตัวของข้าพเจ้าในฐานะที่เป็นนักวิชาการและนักปฏิบัติทางศาสนาพุทธที่เป็นสตรีชาวตะวันตก มีลักษณะที่ไม่ติดอยู่ในกรอบของรูปแบบเก่าๆของสตรีชาวพุทธแบบ คั้งเดิมและประการสุดท้าย ก็คือการได้รับทุนการศึกษาในด้าน ศาสนาพุทธร่วมสมัยนานาชาติ ซึ่งถือว่าเป็นช่วงการ เปลี่ยนผ่านพุทธศาสนา หรือ TransBuddhism ที่เป็นการส่งผ่านระหว่างความเป็นจริงและจินตนาการ และการส่งผ่าน ระหว่างชาวเอเซียกับ ชาวตะวันตก เ

ในฐานะที่เป็นครูสอนศาสนาพุทธในระดับอุดมศึกษา หน้าที่อย่างแรกและหน้าที่จะต้องทำไปตลอดก็คือ การปรับทัศนคติ และมุมมองแบบคั้งเดิมที่มีข้อสันนิษฐานและความคิดผิดๆ เกี่ยวกับศาสนาพุทธ วัฒนธรรม และกลุ่ม คน ตัวอย่างเช่นความคิดที่ว่า "ผู้นับถือศาสนาพุทธทุกคน" ต้องโกนผม ไม่ทานเนื้อสัตว์ นั่งสมาธิเต็มรูปแบบ สวมจีวร สงบสำรวม เคร่งขรืมแบบสุดโต่ง ไม่ใช้เครื่องสำอาง ไม่เล่นกีฬาและไม่เคยใช้ชีวิตที่สนุกสนาน ซึ่งเป็นกรอบ มาตรฐานของมุมมองค้านเอกลักษณ์ชาวพุทธแบบคั้งเดิม ทั้งที่เป็นความเข้าใจผิดหรือความใจแคบเหล่านี้ค่างส่งผลต่อ ภาพลักษณ์ให้กับศาสนาพุทธหรือการสร้างเอกลักษณ์ให้กับชาวพุทธว่าเป็นแบบอย่างที่เหมือนกันทั้งหมด คือเป็น โครงร่างหรือต้นแบบของการเป็นชาวพุทธแบบเก่าแก่ "Buddhism profiling" ที่แทบจะมีลักษณะคงที่ คือไม่มีการ พัฒนา ปรับเปลี่ยน ปรับตัวต่อกาลสมัยที่เปลี่ยนไป และ "เป็นสิ่งที่ผิดทางด้านสติปัญญาและทางศีลธรรม" 2 จากการ ค้นคว้าในหัวข้อ "การศึกษาทางด้านวัฒนธรรมที่ไม่ใช่ทางโลกตะวันตก" Martha Nussbaum บรรยายให้เห็นถึงการ พรรณนาที่ให้ความหมายผิดๆ เกี่ยวกับความแตกต่างด้านวัฒนธรรม นั่นคือการพรรณนาเชิงหลงตนเอง ในทำนองว่า ตนเองดีเด่นกว่า และการพรรณนาเชิงจินตนาการ การพรรณนาเชิงหลงตนเองนั้นประกอบด้วย การสร้างภาพให้ผู้อื่นดู เหมือนตนเองมีอัตตลักษณ์สูงส่ง ด้วยการอ่านหนังสือแปลกๆให้เหมือนราวกับว่าคุ้นเคยกับมันเป็นอย่างดี การมคิด เช่นนี้เป็นกลยุทธิ์การสร้างฉากบังหน้าเพื่อให้เกิดความแตกต่างอย่างผิดๆ และหลีกเลี่ยงความละเอียดอ่อนของ วัฒนธรรมและตั้งใจที่จะนำจุดยืนส่วนตัว ไปเกี่ยวพันเชื่อมโยงว่าเป็นหลักการปกติทั่วไป ในทางกลับกันการพรรฉนา เชิงจินตนาการประกอบด้วยการมองวัฒนธรรมอื่นเป็นสิ่งแปลกประหลาดสุดขึ้ว และแทบจะเทียบไม่ได้วัฒนธรรม

ของตนเอง<sup>4</sup> องค์ประกอบทางวัฒนธรรมที่คล้ายกันจะถูกมองข้าม ส่วนองค์ประกอบเชิงความลึกลับและเป็นสิ่งแปลก ประหลาดจะถูกเชิดชูขึ้นแทน

ในฐานะที่เป็นทั้งอาจารย์และนักวิชาการค้านศาสนาพุทธในมหาวิทยาลัยต่างๆ ในอเมริกา ข้าพเจ้ามักเผชิญ กับอารมณ์ในการใช้จินตนาการครั้งแล้วครั้งล่า จากนักศึกษาที่เป็นนักเรียนทุนและในแวควงสังคมที่กว้างขวาง ตาม ความคิดของนักศึกษาดังตัวอย่างต่อไปนี้ ประเพณีชาวพุทธแสดงให้เห็นถึงความสุข สงบและไม่มีพิษมีภัย (ตรงกัน ข้ามกับทางด้านตะวันตกที่จินตนาการว่าเป็นพวกวัตถุนิยม โกงกินและก้าวร้าว) ปินที่น่าสนใจและในทางกลับกันว่า อารมณ์สุนทรีย์อย่างเดียวกันนี้ เต็มไปด้วยแรงกระตุ้นที่ก่อให้เกิดการเพ้อฝันและมองอะไรแบบง่ายๆ ทำให้นักปฏิบัติที่ เป็นชาวพุทธในตะวันตกคล้อยตามไปเช่นเดียวกัน ดูเหมือนว่าความสุนทรีย์ที่ได้พรรณนาออกมานั้น จะสำคัญกว่าคำ พรรณนาที่เป็นจริงไม่ว่าจะเป็นในชั้นเรียนหรือในชีวิตจริง ลองพิจารณาดูเป็นตัวอย่าง นักวิชาการและนักปฏิบัติชาว พุทธในตะวันตก Stephen T. Asma กล้าประกาศอย่างไม่กระดากว่าตนเองเป็นชาวพุทธ

ข้าพเจ้าไม่ใช่พระสงฆ์หรือสมาชิกในโบสถ์ ข้าพเจ้าได้ศึกษาพุทธศาสนากับนักวิชาการและนักปฏิบัติที่น่าทึ่ง และข้าพเจ้ายังได้สอนพุทธศาสนามาแล้วหลายปีในอเมริกาและเอเชีย ข้าพเจ้าอาจเป็นคนดื่มเกินขนาด และ ข้าพเจ้าก็ไม่สนเกี่ยวกับการละเว้นการมีเพศสัมพันธ์ ข้าพเจ้าชอบทีม White Sox อีกทั้งยังชอบทานเนื้อสัตว์

## เขายังพูดต่อไปว่า

พูดแบบตรงไปตรงมาแล้ว ข้าพเจ้าดูเหมือนจะเป็นชาวพุทธที่แปลกไปเสียหน่อย เมื่อข้าพเจ้าได้พูดถึงมันใน การสนทนา คนที่ฟังดูเหมือนจะไม่อยากเชื่อ ที่จริงแล้วข้าพเจ้าควรที่จะทำตัวให้เล็กลง แล้วพูดให้เบาลง หน่อยอีกทั้งทำตัวเหมือนพวกฮิปปี้<sup>7</sup>

ขณะที่เป็นคนตลกและทะลึ่ง สิ่งที่ Asma สะท้อนให้เห็นถึงความแปลกประหลาดในเอกลักษณ์ความเป็นชาว พุทธของเขานั้น ส่องให้เห็นประเด็นที่กว้างและลึกที่เกี่ยวกับเอกลักษณ์ของศาสนา – จะอ้างสิทธิ์อย่างไร จะแยก ประเภทอย่างไร และจะตีความอย่างไร – รวมถึงการเผชิญกับจินตนาการของคนอื่น

ตามสำนักงานสำมะโนประชากรในสหรัฐฯ ในปี 1990 มีชาวอเมริกันที่ประกาศตนเองว่าเป็นชาวพุทธ 404,000 คน ในปี 2008 ตัวเลขได้เพิ่มขึ้นเป็น 1,189,000 คน° ข้าพเจ้าได้พิจารณาตัวเองว่าเป็นหนึ่งในเกือบ 2 ล้านคน ในอเมริกาที่ประกาศตนเองว่าเป็นชาวพุทธ แม้ว่าเอกลักษณ์ความเป็นชาวพุทธของข้าพเจ้าดูจะฟังไม่ขึ้น เมื่อมองอย่าง ผิวเผิน เช่นเดียวกับ Asma ข้าพเจ้าได้ระบุตัวเองว่าเป็นชาวพุทธ แต่ยังไม่ใช่ชาวพุทธที่เคร่งมากนัก° เรื่องเล่าส่วนตัว 3 เรื่องนี้จะแสดงให้ท่านเห็น

เมื่อครึ่งปีก่อนข้าพเจ้าได้เข้าร่วมประชุม Sakyadhita ครั้งที่ 11 ณ เมืองโฮจีมิน ประเทศเวียดนาม ในตอนเช้า ข้าพเจ้ามักไปสถานออกกำลังกายในโรงแรมเพื่อจคระยะทางบนสายพานวิ่ง (ข้าพเจ้าเป็นนักวิ่งที่กระตือรือร้นมาก) ข้าพเจ้ามักแอบมองแบบเงินๆ ผ่านกระจกเมื่อบรรคาแม่ชีที่ร่วมประชุม Sakyadhita เดินผ่านเพื่อร่วมในชั่วโมงฝึก สมาธิ ข้าพเจ้ามีความรู้สึกเก้อเงินและมีความละอายปนอยู่บ้าง แม้ว่าจะมีประสบการณ์ในการวิ่งแบบสมาธิเคลื่อนไหว ก็ตาม ข้าพเจ้าจะละทิ้งการฝึกสมาธิแบบเดิมเพื่อสูนย์ออกกำลังกายที่ร้อนนี้ได้อย่างไร ช่างไม่ใช่เป็นชาวพุทธเสียจริงๆ และแล้วสิ่งที่แปลกประหลาดก็เกิดขึ้น มีภิกษุณีรูปหนึ่งเดินเข้ามาพร้อมเครื่องแต่งกายของทางวัดเต็มยส และเริ่มเดิน บนเครื่องวิ่งสายพานข้างๆ ข้าพเจ้าก็เลยคิดว่าเป็นไปได้ไหมที่เราจะเป็นทั้งนักกีฬาและชาวพุทธ (หลังจากนั้นข้าพเจ้า

ได้เล่าเรื่องนี้ให้เพื่อนนักปฏิบัติชาวพุทธตะวันตกที่มาร่วมประชุมนี้ฟัง และเธอได้บอกความลับให้กับข้าพเจ้าว่าเมื่อ เธอกลับไปบ้านเกิดเธอที่แคนาดา เธอจะเริ่มฝึกการแข่งขันเพาะกาย)

เรื่องที่ 2 (ที่ประชุม Sakyadhita ครั้งที่ 11 ณ เมืองโฮจีมิน) ข้าพเจ้ากำลังจะรับประทานอาหารเช้าก่อนที่จะมุ่ง หน้าไปที่วัดเพื่อร่วมสนทนาธรรมและเข้าประชุมเชิงปฏิบัติการ มีกลุ่มแม่ชีฝ่ายธรรมทั้งหลายเดินเข้ามาหาข้าพเจ้าและ ถามว่า จะไปเดินซื้อของที่ตลาด Ben Thanh ใหม ข้าพเจ้าหยุดคิดชั่วครู่ – ไปช็อปปิ้งหรือ? ข้าพเจ้ารู้สึกถึงอาการ ตื่นเต้นอย่างท่วมทันที่จะได้ออกไปสำรวจจุดใหม่ๆ ของเมือง และค้นหาสมบัติที่จะนำกลับบ้านไปด้วย ข้าพเจ้าได้แลก โปรแกรมการประชุมของข้าพเจ้ากับการถือกระเป้าเงินและเดินตรงแน่วออกนอกประตูไป ช่างไม่ใช่วิถีแห่งชาวพุทธ เสียจริง<sup>10</sup>

เรื่องที่ 3 ข้าพเจ้ากำลังเข้าร่วมฟังการบรรยาย "สำรวจศาสนาพุทธ: 2010 คำสอนอันชาญฉลาด" ณ วิทยาลัย ใกล้ๆ (ในเมือง Massachusetts สหรัฐฯ) ระหว่างกำลังฟังการบรรยายของกลุ่มนักวิชาการชาวพุทธอยู่นั้น สายตาของ ข้าพเจ้าก็ได้เหลือบไปเห็นรองเท้าที่เรียงกันอย่างประณีตอยู่หน้าประตู: รองเท้าไม้ Birkenstocks รองเท้าสวมที่เป็น มิตรต่อสิ่งแวดล้อม (ที่ถูกล้อเลียนโดยแอชม่าว่าสวมแล้ว เหมือนจะโก้ทำนองเดียวกับพวกฮิปปี้)และที่ตั้งเด่นเป็นสง่า นั้นคือรองเท้าบูทส้นสูงสีดำทำด้วยหนังของข้าพเจ้า มันไม่น่ามาอยู่ที่ตรงนั้นเลย ข้าพเจ้าคิด ซึ่งทำให้เกิดความคิดวูบ หนึ่งที่เกิดความแจ้งใจว่า "บางทีข้าพเจ้าอาจไม่เหมาะสำหรับสถานที่นี้"

จึงทำให้เกิดคำถามขึ้นมาว่า: การได้เป็นชาวพุทธคืออะไร หรือการเป็นสตรีชาวพุทธ การเป็นสตรีอเมริกันที่ เป็นชาวพุทธ ธรรมเนียมและคำสอนที่ถือเป็นเกณฑ์เพื่ออ้างสิทธิ์ความเป็นชาวพุทธนั้น ขึ้นอยู่กับการน้อมนำพระ รัตนตรัยเป็นสรณะ (พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์) และรักษาศีล 5 (ห้ามฆ่าสัตว์ ห้ามลักทรัพย์ ไม่พูดปด ไม่ประพฤติ ผิดในกาม ไม่ดื่มของมีนเมา) 11 ถึงกระนั้นก็ตามในความเป็นจริง ตามที่ Ven. Karma Lekshe Tsomo บันทึกเอาไว้ว่า "การสร้างเอกลักษณ์ทางสาสนานั้นเป็นกระบวนการที่อธิบายได้ยากและมีมุมมองหลายด้านซ้อนกันอยู่ ทั้งพวกที่ ต้องการจะอ้างความเป็นเอกลักษณ์ร่วม และสำหรับพวกที่พยายามจะแยกประเภทกลุ่มตามนิกายที่ตนสังกัดอยู่" 12 เมื่อ เราพิจารณาถึงประเภทของสาสนาพุทธแล้ว เราจะพบว่ามีกลุ่มที่หลากหลาย คำจำกัดความที่หลากหลาย (ว่าการที่เป็น ชาวพุทธหมายถึงอะไร) และมุมมองความเข้าใจที่ต่างออกไปของการเป็นสาวกของนิกายต่างๆ ที่ต่างปฏิบัติตามลัทธิ ประเพณีความเชื่อของกลุ่มตน ถ้าจะย้อนไปดูสตรีชาวพุทธทางตะวันตก จะพบว่าสตรีชาวพุทธในอเมริกาเหนือมี หลากหลาย 13 ตั้งแต่การเป็นแม่ ถึงผู้บริหารบริษัท หรือรวมถึงแม่ชีที่สลัดออกจากทางโลก และตั้งแต่ผู้หญิงเร่ร่อนถึง ผู้หญิงที่มีธรรมะชั้นสงที่สวมรองเท้าส้นสง

แล้วจะให้คนที่ลักษณะภายนอกไม่เหมือนชาวพุทธเลยอย่างข้าพเจ้าเลย ไปอยู่ที่เสียที่ไหน? ถ้าไปดูคำบันทึก ของชาวพุทธจะทำให้กระจ่างขึ้น โดยเฉพาะการนำเอาดอกบัวมาเป็นคำอุปมา มีคำกล่าวว่าหลังจากพระพุทธเจ้าได้ตรัส รู้แล้ว พระองค์ทรงเห็นบัวสี่เหล่า : บ้างยังอยู่ในโคลนตม บ้างอยู่ใต้น้ำ บ้างกำลัง โผล่อยู่เหนือน้ำ และบ้างอยู่เหนือน้ำ บานเต็มที่ เราจะเห็นว่าเราทุกคนอยู่ในขั้นตอนการพัฒนาเหมือนดังดอกบัว ตามประเพณีแล้วมีความเห็นพ้องต้องกัน ว่าหนทางของชาวพุทธนั้นแยกออกไปหลายเส้นทาง ต่างคนก็อยู่ในขั้นที่แตกต่างกันไป ในระหว่างเดินอยู่บนเส้นทาง เมื่อได้ตรวจสอบดูบันทึกประวัติสาสตร์ของชาวพุทธ ก็พบว่าความแตกต่างหลากหลายในวิถีทาง วิธีปฏิบัติของ กลุ่มชาวพุทธและมีความหลากหลายของกลุ่มนิกายชาวพุทธ กลายเป็นว่าวัฒนธรรมและเอกลักษณ์ของชาวพุทธดู ซับซ้อน หลากหลาย ห่างไกลจากไปจากกรอบมุมมองที่ว่าสังคมชาวพุทธมีลักษณะที่เป็นสังคมดั้งเดิม และมีรูปแบบ เดียว แท้ที่จริงแล้ว ชาวพุทธมีวัฒนธรรม เอกลักษณ์ที่ซับซ้อน เป็นพหุนิยม และอัดแน่นไปด้วยความแตกต่าง และ เขม็งเกลียว

เราอาศัยอยู่บน โลกซึ่งมีลักษณะ "ความพึ่งพาอาศัยกันที่ซับซ้อน" ซึ่ง "ตะวันออก" และ "ตะวันตก" "ตัวเรา" และ "ผู้อื่น" ต้องพบปะกันบ่อยครั้งขึ้น<sup>15</sup> การที่มีการพบปะกันโคยข้ามเขตแคนแห่งวัฒนธรรมนี้ จำเป็นต้องพินิจ พิเคราะห์ตัวเองให้เห็นสภาพการณ์ได้อย่างชัดเจน – เช่นการมองเห็นตัวเองว่าเรามองอะไรง่ายเกินไปไหม ในสิ่งที่ ้ เกี่ยวโยงกับประเพณีและวัฒนธรรมของผู้อื่น หมายรวมถึงสิ่งที่เกี่ยวโยงถึงประเพณีและวัฒนธรรมที่เราอ้างความ จงรักภักดีจากถ้อยความในหนังสือของเขา หนทางแห่งแสงสว่าง Luminous Passage : การปฏิบัติตามและศึกษาพุทธ ศาสนาในอเมริกา Chalres Prebish ท้าทายให้เราโอบรับเอาความหลากหลาย ทั้งชุมชนชาวพุทธและเอกลักษณ์ของชาว พุทธ :

บางที่ประเด็นวิเคราะห์ที่สำคัญไม่ใช่อยู่ที่ว่า จะพัฒนาการยอมรับทางด้านสากลและมาตรฐานการยอมรับที่ โอ้อวด เช่นการปรับเปลี่ยน แต่ควรที่จะคำนึงถึงว่าพุทธศาสนาในอเมริกาจะส่งเสริมความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียว ในตัวมันเอง โดยอนุโลมและสนับสนุนให้เกิดความหลากหลาย ยอมรับความเป็นน้ำหนึ่งอันเดียวกันของแต่ ละคนในชุมชนคนอเมริกันที่เป็นพุทธ [และขอเสริมว่าพุทธศาสนิกชนชาวอเมริกันทุกๆ คน โดยไม่คำนึงถึง ว่าจะจำกัดตัวเองว่าอย่างไร<sup>16</sup>

้ย้อนไปคการนำคอกบัวมาเป็นการอปมา เราบางคนยังจมอย่ใต้น้ำ อย่บ้างก็พ้นน้ำกำลังบานเต็มที่ บ้างอย่ใน ผ้ากาวสาวพัตร ขณะที่บางคนสรมใส่สูทยี่ห้อ Prada สุดหรู บ้างก็โกนศีรษะตอนรุ่งอรุณ บ้างก็เอือมมือไปหยิบเครื่อง แต่งหน้าและเครื่องเป่าผม บางที่ความยึดมั่นในเอกลักษณ์ทางศาสนาของเราที่สร้างความห่างเหิน และเกิดการ ้ เผชิญหน้ากัน <sup>17</sup> เมื่อต้องเผชิญหน้ากับ "ผู้อื่น" – ไม่ว่าจะเป็น "ออก" เจอกับ "ตก" หรือชาวพุทธรุ่นใหม่ที่ดีเลิศ เจอกับ ชาวพุทธที่ดูไม่เหมือนชาวพุทธนัก – Martha Nussbaum ท้าทายเราให้มองว่ามันคือปัญหาทั่วไปของมนุษย์และเป็น ทางเดินที่เราต้องเลือก:

มนุษย์ทุกคนต้องเผชิญหน้ากับความตาย และรับมือกับการกลัวตาย มนุษย์ทุกคนต้องจัดระเบียบการกินให้ รับกับร่างกายของเรา และพิจารณาทางค้านอาหารการกิน การคื่มและการมีเพศสัมพันธ์ ทุกคนต้องมีจุดยืนเกี่ยวกับ ทรัพย์สินของตน และการแบ่งสรรทรัพยากรที่เหลืออยู่น้อยลง มนุษย์ทุกคนควรมีทัศนคติต่อการวางแผนชีวิตของ ตนเอง<sup>18</sup> ขณะที่พระพุทธเจ้าเฝ้าสอนเรา ท่านได้ทำให้เราตระหนักถึงสองสิ่งนั่นคือ สัจธรรมของความทุกข์และวิถีทาง แห่งการพ้นทุกข์ บางที่สิ่งนี้อาจเป็นประเด็นสำคัญในการบ่งชี้ถึงเอกลักษณ์ของความเป็นชาวพุทธ นั่นคือการแบ่งปัน มนุษย์ธรรมนี้สู่มวลมนุษยชาติ

#### เชิงอรรถ

<sup>1</sup> TransBuddhism: Transmission, Translation, and Transformation, edited by Nalini Bhushan, Jay L. Garfield, and Abraham Zablocki (Amherst: University of Massachusetts Press, 2009), p. 4.

<sup>2</sup> Martha C. Nussbaum, "The Study of Non-Western Cultures," in Cultivating Humanity: A Classical Defense of Reform in Liberal Education (1997): 113-147.

<sup>3</sup> Ibid., p. 118.

<sup>4</sup> Nussbaum ให้คำจำกัดความของความเป็นโรแมนติกว่า "การแสดงออกของนักโรแมนติกที่โหยหาประสบการณ์ แปลกใหม่ที่ เราไม่อาจหาได้ในชีวิตประจำวัน" Ibid., p. 123.

5 ดูที่ Nussbaum, p. 134.

6 Stephen T. Asma, Why I am a Buddhist, p. 2.

7 Ibid.

8 Growth of Buddhism (statistically) in the USA. United States Census Bureau, *Self-Described Religious Identification of Adult Population: 1990 to 2008*. http://www.census.gov/compendia/statab/2011/tables/11s0075.pdf. Accessed February 6, 2011.

9 Asma, 2.

10 จุดประสงค์ของข้อความนี้ไม่ใช่เพื่อสนับสนุนการบริโภคนิยมหรือวัตถุนิยม แต่เป็นการคลี่คลายความสงสัย ใน ความพิสวงและการตีความที่ไม่ชัดเจน ในความเป็นเอกลักษณ์ของชาวพุทธที่เป็นทั้งชาวตะวันตกและชาวตะวันออก สำหรับนักวิจารณ์การบริโภคนิยม โดยเฉพาะเมื่อเกี่ยวข้องกับพุทธสาสนาตามแบบของชาวอเมริกัน ดูดังต่อไปนี้ : Norman Fischer, "Why We Need a Plan B," Buddhadharma: The Practitioner's Quarterly (Summer 2009): 36-39; Stephanie Kaza, ed., Hooked!: Buddhist Writings on Greed, Desire, and the Urge to Consume (Boston: Shambhala, 2005).

11 เมื่อตอบคำถามที่ว่า "อะไรทำให้เราเป็นชาวพุทธ" Ven. Dhammananda Bhikkhuni กล่าวถึงเกณฑ์ที่มีอยู่ดังนี้: (1) การน้อมนำแก้วสามประการเป็นสรณะ the Triple Gems (พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์) (2) เชื่อในกรรม และ (3) ถือ ศีลห้า (พื้นฐานทางจริยธรรมของ "การมีชีวิตที่ดี") ดูที่ Dhammananda Bhikkhuni, Beyond Gender, พิมพ์โดยมูลนิธิ สตรี กฎหมาย และการพัฒนาชนบท (FORWARD) และ Women's Studies Center (WSC) กณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ (เชียงใหม่ ประเทศไทย 2007), pp. 91-94. ในความพยายามเช่นกันที่จะกำหนดเอกลักษณ์ของ ความเป็นชาวพุทธ Dzongsar Jamyang Khyentse ได้เสริมไว้ว่า เราจะเป็นชาวพุทธก็ต่อเมื่อ เราได้ยอมรับใน "the four seals": (1) ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแล้วแต่ไม่ยั่งยืน (2) อารมณ์เป็นทุกข์ (3) ทุกสิ่งทุกอย่างไม่มีตัวตน และ (4) นิพพาน เป็น สิ่งที่เหนือความคิด ดูที่ Dzongsar Jamyang Khyentse, What Makes You Not a Buddhist (Boston: Shambhala, 2008).

12 Karma Lekshe Tsomo, "Creating Religious Identity," Religion East & West, Issue 9, October 2009, p. 78.

13 ดูพี่ Karma Lekshe Tsomo, "Global Exchange: Women in the Transmission and Transformation of Buddhism," in *TransBuddhism: Transmission, Translation, and Transformation*, edited by Nalini Bhushan, Jay L. Garfield, and Abraham Zablocki (Amherst: University of Massachusetts Press, 2009), p. 162.

14 ดูที่ Donald K. Swearer, *The Buddhist World of Southeast Asia*, 2<sup>nd</sup> edition (SUNY Press, 2010). ตามที่ Swearer ได้เตือนไว้ว่า คำอธิบายที่มุ่งเน้นที่จะแยกให้เห็นถึงความแตกต่างระหว่างความน่าจะเป็นกับความเป็นจริง อย่างไร้ เหตุผลนั้น "มีความเสี่ยงต่อการสูญเสียเส้นใยที่เป็นตัวเชื่อมทางศาสนา ขณะที่มันได้แทรกอยู่ในตรรกะของความไม่ เปลี่ยนแปลง" (2-3).

15 Nussbaum, pp. 114-15. ตามประวัติศาสตร์แล้ว ความสัมพันธ์ระหว่างชาวตะวันตกกับวัฒนธรรมที่ไม่ใช่แบบ ตะวันตกได้ถูกเชื่อมโยงให้เข้าหากัน โดยการปกครองแบบอาณานิคมและการวางแผนของผู้เชี่ยวชาญในเรื่อง ตะวันออก

16 Charles S. Prebish, *Luminous Passage: The Practice and Study of Buddhism in America* (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1999), p. x.

17 ตามที่ Ven. Karma Lekshe Tsomo คอยย้ำเดือนเรา "ในมุมมองของชาวพุทธ ปัญหาไม่ใช่อยู่ที่ตัวศาสนาโดยตรง แต่ เป็นการผูกมัดกับเอกลักษณ์ทางศาสนา" ดูที่ Karma Lekshe Tsomo, "Creating Religious Identity," *Religion East & West*, Issue 9, October 2009, p. 77.

18 Nussbaum, p. 138.

#### Kulavir Prapapornpipat

เป็นที่รู้กันโดยทั่วไปว่า ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีความอดทนอดกลั้นต่อความหลากหลายทางเพศสูงสุดประเทศ หนึ่ง ความรุนแรงต่อหญิงรักหญิง (Lesbian) ชายรักชาย (Gay) คนรักสองเพศ (Bisexual) คนข้ามเพศ (Transgender) และคนที่ลักษณะทางเพศคลุมเครือ/แปลก (Questioning/Queer) ไม่มีนัยสำคัญ อย่างไรก็ตาม ในบริบทของพุทธศาสนา แบบไทย อคติทางเพศต่อบุคคลกลุ่มนี้ยังคงมีอยู่ คร.สนอง วรอุไร นักวิชาการชาวพุทธแบบอนุรักษ์นิยม ได้ให้ สัมภาษณ์ซึ่งถูกตีพิมพ์อยู่ในวารสารที่ชื่อ "ซีเคร็ต" ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับวิถีชีวิตของผู้คนและธรรมะ ในบทความที่ชื่อ "เกย์กับธรรมะ" คร.สนองได้แสดงอคติต่อบุคคลกลุ่มนี้หลายประการ ได้แก่

- 1. ชาว LGBTQ ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ ดังนั้น จึงไม่ได้รับอนุญาตให้บวช
- 2. ความหลากหลายทางเพศเป็นการเบี่ยงเบนทางเพศซึ่งเป็นผลจากการประพฤติผิดในกามในอดีตชาติ
- 3. ความรักระหว่างคนเพศเดียวกันจัดว่าเป็นสิลพตปรามาสชนิดหนึ่ง
- 4. ชาว LGBTQ มาเกิดเพราะการประพฤติผิดในกามของพ่อแม่ของพวกเชา

(นิตยสาร "ซีเคร็ต" ปีที่ 1 ฉบับที่ 6 หน้า 94-95 คูออนไลน์ได้ที่

http://www.bloggang.com/viewdiary.php?id=oozingplanet&month=01-2009&date=15&group=6&gblog=6)

เมื่อข้าพเจ้าอ่านบทสัมภาษณ์นี้ครั้งแรก รู้สึกแปลกใจเกี่ยวกับทัศนะและคำอธิบายของเขา ข้าพเจ้าในฐานะที่ เป็นนักวิชาการชาวพุทธด้านสตรีนิยมขอเสนอทัศนะที่แตกต่างต่อประเด็นดังกล่าวข้างต้นตามลำดับ ดังนี้

## - ชาว LGBTQ ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ ดังนั้น จึงไม่ได้รับอนุญาตให้บวช

ความเชื่อนี้มาจากพระวินัยที่บัญญัติไว้ว่า บัณเทาะว์หรือคนที่มีอวัยวะเพศทั้งชายและหญิงห้ามบวช พุทธ สาสนาเชื่อว่าการเกิดเป็นบัณเทาะว์เป็นผลของอกุสลกรรมในอดีตชาติของพวกเขา คร.สนองทึกทักว่า ชาว LGBTQ จัดอยู่ในคนกลุ่มนี้ อย่างไรก็ตาม ชาว LGBTQ โดยทั่วไปมิได้เป็นบัณเทาะว์ พวกเขาเป็นชายหรือ หญิงที่มีอวัยวะเพศปกติ(มิได้มีสองเพศ) ความแตกต่างที่พวกเขามีคือ พวกเขามิได้ปฏิบัติตามบรรทัดฐาน เรื่องรักต่างเพศของสังคม

# - ความหลากหลายทางเพศเป็นการเบี่ยงเบนทางเพศซึ่งเป็นผลจากการประพฤติผิดในกามในอดีตชาติ

ในพระ ใตรปิฎก ผลของการประพฤติผิดในกาม ได้แก่ (1) ได้บาป (2) นอนไม่เป็นสุข (3) ถูกนินทา (4) ตก นรก ไม่มีที่ใดในคัมภีร์ทางพุทธศาสนาที่กล่าวว่าทำให้เกิดการเบี่ยงเบนทางเพศ เมื่อ คร.สนอง อธิบายถึง สาเหตุของการเกิดเป็น LGBTQ เขาได้อ้างถึงเรื่องราวของภิกษุณีนางหนึ่งชื่ออิสิทาสีซึ่งได้ประพฤติผิดใน กามในชาติที่เธอเป็นผู้ชาย ผลจากกรรมนั้นทำให้เธอต้องถูกผู้ชายทิ้งถึงสามครั้งในชาติสุดท้ายสมัยพุทธกาล ข้าพเจ้าพบว่าตัวอย่างนี้ไม่มีความสัมพันธ์หรือความเกี่ยวข้องใดๆ กับการเป็น LGBTQ เลย

### ความรักระหว่างคนเพศเดียวกันจัดว่าเป็นสื่ลพตปรามาสชนิดหนึ่ง

จากนิยามของพุทธศาสนา *สีลพตปรามาส* คือ การหมกมุ่นในพิธีกรรมหรือการกระทำที่ผิด เช่น การบูชา ต้นไม้หรือสัตว์แปลกๆ ซึ่งไม่มีความเกี่ยวข้องใคๆ กับการเป็น LGBTO แต่อย่างใดเลย

### - ชาว LGBTQ มาเกิดเพราะการประพฤติผิดในกามของพ่อแม่ของตน

ความเชื่อเช่นนี้ขัดแย้งกับกฎแห่งกรรมซึ่งเป็นคำสอนหลักประการหนึ่งของพุทธศาสนา กฎแห่งกรรมยืนยัน ถึงความรับผิดชอบของปัจเจกบุคคลและความเป็นจริงของชีวิตในอนาคต ในแง่นี้ เป็นไปได้อย่างไรที่บุคคล หนึ่งทำกรรมชั่ว แต่อีกบุคคลหนึ่งรับผล บางคนอาจแย้งว่ามีกรรมหมู่ของครอบครัวแต่ความเชื่อเช่นนี้ยังเป็น ที่ถกเถียงและจำเป็นต้องมีคำอธิบายเพิ่มเติม

แม้ว่าคำอธิบายของ คร.สนอง จะมิได้ปรากฎอยู่ในพระไตรปิฎกหรือคัมภีร์ปฐมภูมิของพุทธศาสนาใคๆ แต่ คำอธิบายเช่นนี้คูจะเป็นที่ยอมรับในสังคมพุทธแบบไทย ทำให้ชาว LGBTQ หลายคนถูกเลือกปฏิบัติ เช่น ไม่ได้รับ อนุญาตให้บวชหรือรับเข้าปฏิบัติธรรมในวัคหรือสูนย์ปฏิบัติธรรมบางแห่ง หากพวกเขาต้องการให้เป็นที่ยอมรับ ก็ต้อง พยายามปกปิดเพศวิถีของตนและทำตัวให้เหมือนชายหญิงทั่วไป เมื่อบุคคลไม่สามารถเป็นตัวของตัวเอง พวกเขาก็รู้สึก ว่าอัตลักษณ์ของเขาไม่ได้รับการยอมรับซึ่งไม่เป็นผลดีต่อการปฏิบัติธรรม ในแง่นี้ การเลือกปฏิบัติต่อชาว LGBTQ ได้ ปิดกั้นพวกเขาจากการพัฒนาทางจิตวิญญาณในบริบทพุทธแบบไทย กล่าวโดยทั่วไปคือ ทัศนะของ คร.สนองเป็น ตัวแทนของของความเชื่อกระแสหลักที่มีต่อชาว LGBTQ ในพุทธศาสนาแบบไทย

ในวิทยานิพนธ์ระดับปริญญาโทของข้าพเจ้าเรื่อง "แนวคิดและจริยศาสตร์ที่เกี่ยวกับเพศในพุทธศาสนาเถร วาท(2545)" ข้าพเจ้าได้ทำการวิจัยถึงเหตุและผลของเพศภาวะ (gender) และเพศวิถี (sexuality) ซึ่งต่างจากทัศนะของ คร.สนอง โดยสิ้นเชิง จากผลการวิจัยของข้าพเจ้าพบว่า การเกิดเป็นเพศชายหรือหญิงขึ้นอยู่กับกรรมที่ทรงพลังของ บุคคลนั้นๆ ไม่ว่าดีหรือเลว ยกตัวอย่างเช่น ถ้าชายคนหนึ่งประพฤติผิดในกาม สำส่อน หรือทิ้งคู่ของตน เขาอาจเกิด ใหม่เป็นหญิงในชาติถัดไปและถูกคู่ครองนอกใจหรือทิ้ง สำหรับกรรมดีที่มีพลัง บุคคลอาจอธิษฐานขอเกิดเป็นเพศตรง ข้ามเพื่อที่จะเรียนรู้ลักษณะทางเพศและมีประสบการณ์ของการเป็นเพศนั้น บางคนอาจอธิษฐานที่จะแปลงเพศตรงข้าม เพื่อที่จะปฏิบัติภารกิจบางอย่าง เช่น พระโพธิสัตต์อวโลกิเตศวร ผู้ซึ่งแปลงเพศเป็นเจ้าแม่กวนอิมในพุทธศาสนาแบบ จีบ

หากบุคคล ไม่มีกรรมที่ทรงพลังเช่นนั้น เพศสรีระ (sex) จะขึ้นอยู่กับลักษณะทางเพศที่เกิดจากการบ่มเพาะ และสะสมของแต่ละบุคคล แม้ว่าจิตจะเป็นอิสระจากเพศสรีระ แต่จิตก็สามารถรวมเอาลักษณะทางเพศหรือ "เพศ ภาวะ" บางอย่างเอาไว้ได้ ยกตัวอย่างเช่น บุคคลที่เกิดเป็นหญิงหลายชาติติดต่อกันอาจมีลักษณะของความเป็นหญิง อย่างมากแม้เมื่อเธออาจทำกรรมบางอย่างที่ส่งผลให้ต้องเกิดเป็นชาย (ทำให้ยังคงมีลักษณะของเพศหญิงอยู่) ดังนั้น จึง เป็นไปได้อย่างมากที่บุคคลอาจมีความขัดแย้งในตัวเองในแง่ของเพศวิถีเมื่อเพศสรีระหรือร่างกายไม่ตรงกันกับลักษณะ ทางเพศที่เกิดจากการสะสมหรือความรู้สึกภายใน

ทางออกของการเลือกปฏิบัติต่อชาว LGBTQ ต้องอาศัยการกระทำและความร่วมมือจากทั้งสังคมโดยรวม และชาว LGBTQ เอง ชาวไทยพุทธไม่ควรยึดมั่นในเพศภาวะและ/หรือเพศวิถีซึ่งเป็นคุณค่าแบบโลกียะ พวกเขาควร เน้นไปที่คุณค่าของมนุษย์ที่แท้จริงซึ่งคือการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา หากการบวชเป็นเรื่องดี ไม่ว่าใครบวชก็ควร ได้รับการสนับสนุนไม่ว่าเขาจะเป็นคนรักต่างเพศหรือชาว LGBTQ จากความเชื่อของพุทธศาสนา หากชาว LGBTQ มิได้เป็นบัณเฑาะว์หรือพิการโดยกำเนิด พวกเขาก็สามารถบรรลธรรมได้ทั้งสิ้น

ชาว LGBTQ ยังควรมีความเข้าใจที่ถูกต้องต่อการบวชของพุทธศาสนา ในประเพณีของเถรวาทเช่นใน ประเทศไทย บุคคลควรปล่อยวางเพศภาวะและเพศวิถีของตนเมื่อบวชแล้วไม่ว่าพวกเขาจะเป็นคนรักต่างเพศหรือชาว LGBTQ นักบวชทั้งชายและหญิงไม่ควรเกี่ยวข้องกับเรื่องทางเพศไม่ว่าในรูปแบบใดๆ และพยายามอย่างเต็มที่เพื่อ บรรลุธรรม ตราบเท่าที่พวกเขาปฏิบัติตามพระวินัยและปฏิบัติธรรม พวกเขาควรได้รับความเคารพนับถือโดยไม่ คำนึงถึงเพศภาวะหรือเพศวิถีของพวกเขา

โดยทั่วไปแล้ว โลกทัศน์ของ คร.สนอง ต่อเพศภาวะและเพศวิถีมีลักษณะค่อนข้างตายตัวและดูเหมือนเป็นสิ่ง ถาวร จากคำสอนของพุทธศาสนา สรรพสิ่งล้วนอนิจจังไม่ยกเว้นแม้แต่เพศภาวะและเพศวิถี ชาวพุทธไม่ควรลืมว่า เป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือนิพพาน ซึ่งเป็นภาวะแห่งสุญญูตาที่ไปพ้นจากทวิภาวะทั้งหมด ไม่ว่าจะเป็น คื-เลว กุศล-อกุศล สว่าง-มืด หยิน-หยาง ความเป็นชาย-ความเป็นหญิง ชาย-หญิง รวมทั้งคนรักต่างเพศ-ชาว LGBTQ!

ถึงจุดนี้ บุคคลอาจมีคำถามว่าจริยธรรมของความสัมพันธ์คืออะไร ข้าพเจ้าขอตอบว่า ตราบใดที่ท่านมิได้ ประพฤติสำส่อนและสนใจในบุคคลที่กำลังมีความสัมพันธ์ นั่นคือจริยธรรม ไม่สำคัญว่าคู่ของท่านจะเป็นเพศเดียวกัน หรือต่างเพศกับท่านตราบใดที่ทั้งคู่ซื่อสัตย์และเคารพซึ่งกันและกัน ในความสัมพันธ์แบบอุคมคติ ฝ่ายหนึ่งควร สามารถสนับสนุนคนอีกฝ่ายหนึ่งในแง่ของกำลังใจ และการมีความสัมพันธ์ควรมุ่งสู่การพัฒนาทางจิตวิญญาณของทั้ง สองฝ่าย การกล่าวเช่นนี้อาจเป็นอุคมคติแต่ข้าพเจ้าก็เชื่อว่าเป็นไปได้

#### ROBINA COURTIN: พุทธศาสนิกชนนอกแบบ

Anna Halafoff

สามเณรี Robina Courtin เป็นครูสอนศาสนาพุทธที่โดดเด่นที่สุดท่านหนึ่งในออสเตรเลีย ท่านเกิดที่เมืองเมลเบิร์น และ เป็นนักบวชสตรีในพุทธศาสนาธิเบตมากว่า 30 ปี เป็นผู้ก่อตั้งLiberation Prison Project และเป็นครูสอนศาสนาที่มี ชื่อเสียงระดับนานาชาติ ท่านเป็นบุคคลสำคัญที่ได้รับการกล่าวถึงในสารคดีของออสเตรเลียสองเรื่องคือ Chasing Buddha (2000) และ Key to freedom (2007) ภูมิปัญญา ความเด็ดเดี่ยว และอารมณ์ขันในการสอน กอร์ปกับความ เมตตาที่ไม่มีประมาณของท่านทำให้เกิดแรงบันดาลใจต่อพุทธศาสนิกชนและและ ศาสนิกทั่วไป ซึ่งก็พิสูจน์ได้ว่า เพราะความเป็นชาวออสเตรเลียที่ติดดินของท่านนี่เองที่ทำให้ท่านเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยวิธีที่เข้าถึง เข้าใจ และ ปฏิบัติได้จริง

บทความนี้มาจากฐานข้อมูลของสื่อสาธารณะที่เผยแพร่ในออสเตรเลีย ซึ่งมีทั้งบทบันทึกสารคดี บทสัมภาษณ์ ทางวิทยุ และบทความต่างๆในหนังสือพิมพ์ เพื่อนำเสนอเรื่องราว และชีวิตของ สามเฉรี Robina และข้อคิดเห็นของ ท่านในการปฏิบัติและการสอนพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสภาพแวคล้อมของสังคมออสเตรเลีย ในการนำเสนอ นี้ ข้าพเจ้าได้วิเคราะห์วิธีการสอนที่ดูเหมือนว่าจะแหวกแนวออกไปจากศาสนาพุทธของท่าน เพื่อโต้แย้งว่าที่จริงแล้ว ท่านอาจเป็นนักบวชที่อยู่ในจารีตมากกว่าที่สื่อในออสเตรเลียชี้นำให้ผู้เสพสื่อทั้งหลายหลงเชื่อ

Adrienne Cochran

# "ความผิดพลาด ความผิดพลาด ฉันเดินอยู่บนเส้นทางที่ไม่ผิดพลาด" Khenpo Tsültrim Gyamtso Rinpoche

ในครั้งแรก พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงสั่งสอนทันทีหลังจากทรงตรัสรู้ แต่พระองค์ได้ทรงแสดงให้เห็นถึงความเมตตาอย่าง ลึกซึ้งต่อสรรพสัตว์ทั้งหลายเมื่อพระองค์ทรงแสดงปฐมเทศนาเรื่องอริยสัจจ์สี่ อันได้แก่ ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ การคับ ทุกข์ และหนทางสู่การคับทุกข์ พระพุทธเจ้าได้ทรงสละเวลาทั้งหมดที่เหลือในพระชนม์ชีพในการเผยแผ่ธรรมะ เพื่อให้สรรพสัตว์ทั้งหลายมีเครื่องมือในการคับทุกข์ พระสูตรเต็มไปด้วยเรื่องราวต่างๆเกี่ยวกับพระสากยมุนีเจ้าที่ทรง เจริญเมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลายจากทุกอาชีพ ทุกประเภท ทั้งชายและหญิง และยังได้กล่าวถึงเรื่องราวที่เกี่ยวกับ ความเสียสละของพระพุทธเจ้าต่อสัตว์โลก

ความเมตตาคือการเปิดหัวใจของเราเพื่อขอมรับความทุกข์ ความทุกข์มีหลายรูปแบบ ได้แก่ ทุกข์เพราะทน ไม่ได้ ทุกข์เพราะการเปลี่ยนแปลง และทุกข์แห่งความมีอยู่เป็นอยู่ ทุกข์เพราะทนไม่ได้หมายถึงความเจ็บปวดอย่างมาก ไม่ว่าทางกายหรือใจ เช่นทุกข์จากโรคภัยใช้เจ็บเรื้อรัง ทุกข์เพราะการเปลี่ยนแปลงหมายถึงความไม่แน่นอนเล็กๆ น้อยๆ หรือความไม่แน่นอนครั้งสำคัญในชีวิต เช่นการตกงาน การหย่าร้าง การย้ายที่อยู่ และความชรา ทุกข์แห่งความมี อยู่เป็นอยู่คือ ความทุกข์ของชีวิตที่เวียนว่ายในวัฏสงสารซึ่งเป็นสิ่งที่ยากที่สุด จะสังเกตเห็นได้อย่างหนึ่ง คำว่า "ทุกข์" เปรียบได้กับวงล้อของเกวียนที่หมุคล้อเบี้ยวอยู่<sup>2</sup> เมื่อเกวียนแล่นไปก็จะทำให้คนนั่งรู้สึกสะเทือน ทำนองเดียวกัน เมื่อใดก็ตามที่เรายึดติดในอัตตา เราก็เหมือนขี่เกวียนอยู่บนถนนที่ขรุขระถึงแม้ว่าความต้องการของเราจะได้รับการ ตอบสนองในขณะนั้นแล้วก็ตาม การตระหนักถึงภาวะอันเป็นทุกข์ที่เกิดกับตัวเองและคนรอบข้างจะทำให้หัวใจของ เราเปิดกว้างคล้ายกับดอกบัว การตั้งมั่นอยู่ในปัจจุบันขณะ แม้เราจะเต็มไปด้วยความไม่สบายกายหรือเจ็บปวดอยู่ นั่นก็ เท่ากับเราได้เริ่มการเดินทางสู่การหลุดพ้นแล้ว

กวามกรุณามีสามลักษณะคือ ความกรุณาต่อสรรพสัตว์ที่สัมพันธ์กับวิธีที่ความทุกข์ปรากฏ ความกรุณาตาม วิถีที่อ้างถึงเหตุที่มาแห่งทุกข์ และความกรุณาต่อธิบายได้ในฐานะที่เป็นเอกภาพของความกรุณาและความเข้าใจในสูนย ตา³ ความกรุณาประการแรก คือความกรุณาต่อสิ่งมีชีวิตทั้งหลายโดยเกี่ยวเนื่องกับข้อแรกของอริยสัจจ์สี่ คือ การมีอยู่ ของทุกข์ ในการวิเคราะห์ขั้นตอนแรก นักปฏิบัติชาวพุทธทั้งหลายด้องมีความกล้าหาญและแผ่เมตตาให้แก่ตนเองเพื่อ มุ่งพิจารณาความทุกข์โดยตรง ความกล้าหาญและความเมตตานี้จะช่วยทำให้เราสามารถนำไปประยุกต์ใช้เพื่อการดับ ทุกข์ซึ่งเป็นอริยสัจจ์ข้อที่สี่ สำหรับบางคนเป็นเรื่องง่ายที่จะพิจารณาความเจ็บปวดที่ผู้อื่นได้รับมากกว่าที่จะพิจารณาความเจ็บปวดที่ผู้อื่นได้รับมากกว่าที่จะพิจารณาความเจ็บปวดของตนเองโดยตรง แต่ด้วยสติ ความเข้าใจ และกรทำกรรมฐาน นักปฏิบัติจะรู้เท่าทันความกลัวของตน เมื่อเรารู้เท่าทันความกลัวของตัวเอง เราจะมีสติระลึกอยู่และอยู่ในปัจจุบันขณะมากขึ้น เมื่อเรามีความเข้าใจเกี่ยวกับ ธรรมชาติของความทุกข์ได้ดีขึ้นโดยอาศัยการสำรวจตนเอง เราจะเกิดความเข้าใจที่จำเป็นต่อการมีเมตตาต่อผู้อื่นอย่าง แท้จริง แน่นอนที่นักปฏิบัติทั้งหลายควรจะมีความเมตตาต่อคนในครอบครัวและเพื่อนๆ ซึ่งอาจจะทำได้ง่ายที่สุด เช่น เราอาจแสดงความเมตตาในชีวิตประจำวันด้วยการให้ความสนใจเพื่อนหนังสือพิมพ์มาให้สามีหรือภรรยาของเราเมื่อ เห็นเจาเหนือเหนื่อย

อย่างไรก็ตาม บางครั้งนักปฏิบัติอาจมีปัญหาครอบครัวที่เจ็บปวด ดังนั้น การเริ่มต้นที่ครอบครัวอาจไม่ใช่สิ่ง ที่ดีในกรณีนี้ อาจจะเป็นเรื่องง่ายกว่าถ้าเราจะเริ่มต้นด้วยการแสดงเมตตาแก่ผู้ที่ไม่มีความผูกพันอะไรกับเรา เช่น เหยื่อ จากแผ่นดินไหวในที่ห่างไกล การบริจาคทานหรือแผ่ส่วนบุญจากการปฏิบัติธรรมให้แก่ผู้เดือดร้อนดังกล่าวก็นับเป็น วิถีทางหนึ่งของพุทธศาสนิกชน

กลุ่มที่ยากกว่านั้นในการมอบความเมตตาให้ก็คือผู้ที่เรามองว่าเป็นสัตรู เช่น เมื่อปี ค.ส. 2010 ที่มีข่าวเกี่ยวกับ การรั่วไหลของน้ำมันซึ่งบริษัทบริติชปิโตรเลียมขุดเจาะลงสู่อ่าวเม็กซิโก ทำให้สิ่งมีชีวิตตามชายฝั่งบริเวณดังกล่าว ได้รับผลกระทบหรือเสียชีวิต นักปฏิบัติทั้งหลายอาจพบว่ายากที่จะแผ่เมตตาให้กับผู้บริหารของบริษัทน้ำมันอังกฤษ นั้น 4 อย่างไรก็ดี หากมองว่ามนุษย์มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์และเป็นปัจจัยต่อกันและกัน ดังนั้น ผู้บริหารเหล่านี้ก็ควรจะ ได้รับความเมตตาจากเรา เพราะไม่มีผู้ใดควรถูกสาปแช่งหรือกีดกัน ในทำนองเดียวกัน เป็นการยากที่เราจะมีเมตตา ต่อบุคกลที่มีทัสนกติอันตรายหรือทัสนคติผิดๆ เช่น กรณีที่นักบวชคริสต์รูปหนึ่งในสหรัฐฯ ต้องการเผากัมกีร์อัลกุ รอานในวันครบรอบเหตุการณ์ 11 กันยายน ์ เมื่อพิจารณาว่าเจตนากระทำการดังกล่าวอาจยั่วยุให้เกิดความรุนแรง เพิ่มขึ้น พุทธศาสนิกชนอาจพบว่าเป็นการยากที่จะเปิดใจมีเมตตาแก่นักบวชรูปนั้น นอกจากนี้ นักปฏิบัติอาจพบว่าเป็น การยากที่จะมีเมตตาต่อผู้ที่ทำร้ายเราโดยตรง เช่น คนที่ขโมยของในบ้านเรา นักเลงที่ทำร้ายร่างกายเรา ความยาก ดังกล่าวสามารถพูดเป็นคำพูดได้ว่า "ทฤษฎีของพุทธศาสนาถูกทดสอบด้วยการปฏิบัติ"

ปัจจัยสำคัญที่จะทำให้เรามีความเมตตาได้ก็คือการมีความเข้าใจแจ่มแจ้งว่าการกระทำที่เป็นการทำลาย ทั้งหลาย รวมทั้งการกระทำที่มีเจตนาร้าย เกิดขึ้นจากอวิชชา การยึดมั่นถือมั่นและความก้าวร้าวในทุกรูปแบบของความ ทุกข์ในสังสารวัฏ ลักษณะที่สองของความกรุณาคือความกรุณาต่อการเป็นอยู่ของสิ่งทั้งหลายซึ่งเกี่ยวข้องกับอริยสัจจ์ ข้อสอง นั่นคือ สาเหตุแห่งทุกข์ ความยึดมั่นในอัตตาและการหลงผิดยึดถือในตัวตน นำไปสู่ประสบการณ์ที่เจ็บปวด เมื่อเรามองว่า "ตัวเรา" คงอยู่ตลอดไป เป็นอิสระ และ "พิเศษ" กฎแห่งกรรมก็จะเริ่มหมุน เมื่อเราหลงอย่างผิดๆ ดังกล่าว ก็เท่ากับเรากำลังสร้างมุมมองเกี่ยวกับ "เรา" และ "เขา" ขึ้นมา เราจะตื่นเต้นเมื่อเห็นคนที่เราสนใจและกลัวคน ที่น่ากลัว ตามคำสอนของพุทธศาสนานิกายมหายาน เราไม่สามารถเลือกได้ว่าจะมีเมตตาต่อเฉพาะคนที่เราชอบหรือคน ที่ไม่น่ากลัวเท่านั้น ทั้งนี้เพราะสรรพสัตว์ทั้งหลายที่ยังไม่บรรลุธรรมต่างก็เป็นทุกข์ทั้งสิ้น แม้ผู้ที่ภายนอกดูเป็นสุขก็ ยังคงมีทุกข์ ดังนั้น สรรพสัตว์ทั้งหลายสมควรได้รับความเมตตาจากเรา โดยไม่มีข้อยกเว้น

อย่างไรก็ตาม นักปฏิบัติไม่ได้เริ่มต้นเส้นทางสู่การหลุดพ้นด้วยสติตื่นรู้อย่างเต็มที่ ดังนั้น จึงควรพัฒนา ความสามารถในการมีเมตตาต่อผู้อื่นอย่างที่สามารถทำได้ในชีวิตจริง วิธีหนึ่งในการพัฒนาความสามารถในการแผ่ เมตตาต่อทุกคนคือการเลียนแบบการกระเพื่อมของน้ำที่ถูกก้อนหินโยนลงไปในสระ เราอาจเริ่มด้วยการมีเมตตาต่อคน ที่เรารู้สึกเป็นกลางหรือคนที่เรารักและหวังให้คนเหล่านี้มีความสุขและเป็นอิสระจากทุกข์ เมื่อเราทำเช่นนี้ได้อย่าง ง่ายคายแล้ว ก็ลองขยายวงออกไป โดยมีเมตตาต่อคนที่สังคมมองว่าเป็นศัตรูและเป็นคนทำความผิด สุดท้าย พุทธศาสนิกชนก็อาจแผ่เมตตาในระดับสูงสุด คือ ปรารถนาให้คนที่ทำร้ายเราโดยตรงมีความสุขและปลอดจากทุกข์

เนื่องจากพระพุทธองค์ทรงเชื่อว่าสรรพสัตว์ทั้งหลายมีโอกาสบรรลุธรรมได้ เราจึงควรแผ่เมตตาไปยังสัตว์ ค้วยเช่นกัน เมื่อไม่นานมานี้ มีรายงานข่าวเกี่ยวกับแม่แมวช่วยลูกแมวออกจากตึกที่กำลังไฟไหม้ มีเรื่องหนึ่งเกี่ยวกับ แม่แมวที่ชื่อ สการ์เล็ตต์ ที่ช่วยลูกน้อยออกจากโรงรถที่ไฟไหม้ได้ถึงห้าตัว แต่ในที่สุดตัวเองก็ถูกไฟคลอกตาย เรื่องราว คังกล่าวแสดงให้เห็นว่าสัตว์ก็มีความเมตตาเช่นกันหรืออย่างน้อยก็มีสัญชาตญาณแห่งความเป็นแม่ ซึ่งจะเป็นบ่อเกิด แห่งเมตตาได้ ในชาดกหลายเรื่อง ซึ่งกล่าวถึงอดีตชาติของพระพุทธเจ้า มีหลายเรื่องเกี่ยวกับสัตว์ ในบทความของราฟ มาติน (Rafe Martin) เรื่อง"ข้อคิดในชาดก" เขากล่าวว่า "พระพุทธเจ้าทรงเคยเป็นกระต่าย นกกระทา ถิง สิงโต กวาง มาก่อนไม่ใช่หรือ ใครจะยืนยันได้ว่าสุนัขที่กำลังเฝ้าบ้านเราอยู่หรือแมวที่กำลังเคล้าเคลียขาของเราไม่ใช่พระโพธิสัตว์

เนื่องจากสรรพสิ่งทั้งหลายล้วนมีความสัมพันธ์กันและเป็นเหตุปัจจัยแก่กันและกัน ผู้ปฏิบัติจึงควรเปิดใจต่อ ความเดือดร้อนของระบบนิเวศ ท่านติช นัท ฮันท์ (Thích Nhât Hanh) ได้แรงบันคาลใจจากพระอวดังสกสูตร และได้ ใช้คำว่า "interbeing" ซึ่งเป็นคำผสมระหว่างคำว่า "ซึ่งกันและกัน" (mutual) และ "เป็น" (to be) คำว่า interbeing หมายถึงการอยู่ร่วมกันและพึ่งพากันและกันระหว่างสิ่งมีชีวิตค้วยกันและระหว่างสิ่งมีชีวิตกับธรรมชาติ ท่านได้ ยกตัวอย่างแผ่นกระคาษซึ่งจะมีอยู่ได้ก็ต้องเกี่ยวข้องกับคนตัดไม้ เมฆ และต้นไม้ เป็นต้น กำนัดชิง ท่านติช นัท ฮันท์ กล่าวว่า เมื่อคุณมีรักแท้ คุณจะเจิดจรัสเหมือนควงประทีป.... ความรักแท้ที่มีอยู่ในตัวคุณ คนรอบข้างคุณ ไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ พืช และแร่ธาตุล้วนได้รับประโยชน์.....ความรักที่แท้จริงคืออุเบกขา12

ความกรุณาประการที่สาม เกี่ยวพันกับความคิดในเรื่องความว่างเปล่า การตระหนักรู้ถึงความว่างเปล่าของ อัตตาลือหนึ่งในผลลัพธ์จากการเดินตามเส้นทางสู่การดับทุกข์ เนื่องจากการไม่มีอัตตาซึ่งดำรงอยู่อย่างต่อเนื่อง เป็น อิสระ และพิเศษ ความคิดเรื่องอัตตาจึงเป็นเพียงสิ่งลวงตาหรือว่างเปล่า เมื่อผู้ปฏิบัติได้ตระหนักถึงความไม่มีตัวตน จริงของอัตตา ประสบการณ์ในโลกใบนี้ของเขาจะเปิดกว้างขึ้น การกระทำที่เมตตากรุณาจะเกิดขึ้นเองในตัวผู้ปฏิบัติ สิ่งหนึ่งที่เกี่ยวพันอย่างใกล้ชิดกับการตระหนักรู้ในความว่างเปล่าของสรรพสิ่งคือการตระหนักรู้ในความเท่าเทียมกัน ของสรรพสิ่ง เมื่อผู้ปฏิบัติตามวิถีพุทธหยุดการยึดติดที่คิดว่าตนดีเลิศวิเสษกว่าผู้อื่น ผลที่ได้รับคือตนเองจะรู้สึกผ่อน คลายและมองเห็นคุณค่าของทุกสรรพสิ่ง เมื่อถึงขั้นนี้ ผู้ปฏิบัติจะสามารถมีเมตตาได้โดยไม่ต้องใช้ความพยายามมาก อีกต่อไป และผู้ปฏิบัติก็จะไม่รู้สึกว่าการแสดงออกซึ่งความเห็นใจของตนเองเป็นการบีบเก้นอารมณ์

อย่างไรก็ดี ความกรุณาลักษณะนี้เป็นผลพวงจากการเดินตามเส้นทางสู่การดับทุกข์ และไม่ใช่เป็นสิ่งที่ได้มา ทันทีเมื่อเริ่มต้นการเดินทางในเส้นทางนี้ บางครั้งในสถานการณ์หนึ่งๆ ที่สิ่งมีชีวิตจำนวนมากได้รับผลกระทบ หลากหลายรูปแบบ อาจเป็นเรื่องยากที่เราจะหาวิธีการที่ดีที่สุดในการแสดงออกซึ่งความเมตตา ณ จุดนี้ผู้ปฏิบัติควรตั้ง ปณิธานให้มวลมนุษย์ที่เกี่ยวข้องมีความสุขปราสจากทุกข์ จากนั้น ผู้ปฏิบัติก็ต้องพยายามมีสติและเปิดใจรับสิ่งที่อาจ เกิดขึ้น วิธีการหนึ่งที่จะช่วยให้ผู้ปฏิบัติเปิดใจกว้างก็คือปล่อยวางความจำเป็นที่จะต้อง "ถูกต้อง" ทั้งนี้ ไม่ได้ หมายความว่าจะทำอะไรก็ได้ แต่เมื่อผู้ปฏิบัติให้ความสำคัญกับความถูกต้องมากกว่าการอยู่ในปัจจุบันขณะ เขาจะขาด สติระลึกรู้สถานการณ์ขณะนั้นอย่างชัดเจน

ตัวอย่างเช่น เมื่อนักศึกษาในชั้นเรียนของฉันซักถามฉันด้วยกิริยาที่ไม่เหมาะสม บ่อยครั้งที่สิ่งแรกที่ฉัน ต้องการทำคือเถียงกลับไป แต่แทนที่จะทำเช่นนั้น ฉันจะพยายามใจเย็นและอยู่กับปัจจุบันขณะกับนักศึกษาคนนั้น ด้วยการกระทำดังกล่าวจึงเปลี่ยนการเผชิญหน้าเป็นการสนทนา เป็นการเปิดช่องว่างในหัวใจให้แก่กัน แทนที่จะเป็น การต่อสู้ระหว่างอัตตา เมื่อฉันเริ่มต้นในเส้นทางนี้ใหม่ๆ ฉันก็เลือกที่จะเป็นฝ่าย "ถูก" อย่างแน่นอน แต่ข้อดีของความ เมตตาก็คือ ผู้ปฏิบัติจะได้รับโอกาสนับไม่ถ้วนในการแสดงออกซึ่งคุณสมบัติข้อนี้ และบางครั้งคนที่ต้องการความ เมตตามากที่สุดก็คือตัวผู้ปฏิบัติเอง

โดยสรุป ความเมตตาเป็นการเปิดใจของตนเองเพื่อยอมรับความทุกข์ ความเมตตาที่เห็นได้ชัดเจนที่สุดคือ ความเมตตาที่มีต่อสรรพสิ่งทั้งหลายรวมทั้งตัวผู้ปฏิบัติเอง ผู้ใกล้ชิดผู้ปฏิบัติ บุคคลทั่วไป และผู้เป็นศัตรู นอกจากนั้น แล้ว เราควรมีเมตตาต่อสัตว์และระบบนิเวศ ความเมตตาในระดับที่ลึกซึ้งกว่านี้คือการอยู่กับปัจจุบันขณะของวิถีทาง ของสรรพสิ่ง หรือต้นเหตุของทุกข์ การยึดมั่นในอัตตาและอารมณ์ที่เป็นทุกข์เป็นต้นเหตุของความทุกข์ที่วนเวียนใน สังสารวัฏ ส่วนความกรุณาลักษณะที่สามจะยังประโยชน์ในสังสารวัฏได้ยาวนานที่สุด เมื่อผู้ปฏิบัติยอมรับความเสมอ ภาคของสรรพสัตว์และความว่างเปล่าของตัวตน เขาก็จะมีประสบการณ์ที่ยิ่งใหญ่กว้างไกล และความสามารถของเขาในการทำคุณประโยชน์แก่ผู้อื่นจะเห็นได้ชัดเจนมากขึ้น

ท่าน Dzogchen Ponlop Rinpoche กล่าวว่า

ยิ่งกุณเป็นผู้ตื่นมากเท่าไร กุณก็จะยิ่งมีความรู้สึกถึงตัวตนที่แท้จริงมากเท่านั้น เมื่อกุณถึงจุดนี้แล้ว กุณจะไม่ กลับหลังอีก เมื่อกุณอยู่เหนืออัตตา กุณจะก้นพบพลังอันยิ่งใหญ่ของความรักที่ปราสจากความเห็นแก่ตัวและ ความเมตตา ความสวยงามมีอยู่ทุกที่เพราะจิตใจงคงาม สิ่งนั้นแหละที่เราเรียกว่าหัวใจของผู้ตื่น<sup>13</sup> Roseanne Freese

ภายใต้อธิกรณสมถะของพระวินัยสงฆ์ คณะสงฆ์มีวิธีพิจารณาว่าพระภิกษุรูปใค มีพฤติกรรมที่ถึงขั้นกระทำผิดพระ วินัยหรือไม่ ด้วยการพิจารณาในเบื้องต้นว่าว่า พระรูปนั้นเป็นผู้วิกลจริตหรือไม่ ในรายงานนี้ เราจะถือว่าคำว่าวิกลจริต เป็นคำที่เข้าใจทั่วไป แต่เราจะมีการกำหนดความหมายของคำนี้อย่างชัดเจนได้อย่างไร เพราะจะไม่เหมือนกับการที่เรา เห็นวัตถุสิ่งของแตกหัก เสียหาย ซึ่งเราก็รู้ได้ทันที หรือหากเห็นเด็กกระดูกหัก ไม่ว่าใครก็ต้องพาเด็กไปพบแพทย์เพื่อ ทำการรักษาอาการกระดูกแตกนั้น แต่พอมาถึงเรื่องของวิกลจริต เราจะกำหนดขอบเขตแค่ไหนว่า ท่านนั้นๆ ได้เสียสติ ถึงระดับวิกลจริต เป็นโรคจิต หรือดวงจิตแตกไปแล้ว เราชาวพุทธจะยอมรับได้ใหมว่าเราควรมีบทบาทหน้าที่ทางด้าน จิตบำบัด เช่นเดียวกับที่หมอที่มีหน้าที่รักษากระดูก เนื้อหนังและอวัยวะอื่นๆ

วัฒนธรรมที่ต่างกันจะทำให้มีความคาดหวังในเรื่องต่างๆ แตกต่างกันไป² ข้าพเจ้าจึงขอกำหนดความหมาย ของ ตัวตน (Self) ไว้ในขอบเขตที่จะทำให้เข้าใจตรงกันได้ เพราะกำๆนี้มีความแตกต่างจนทำให้อาจเข้าใจคลาดเคลื่อน ได้ ทั้งจากมุมมองที่เป็นตรรกะของพุทธหรือในแง่ของจิตวิทยาตะวันตก กับกำว่า"ตัวตน" ในที่นี้ ข้าพเจ้าจะให้ ความหมายว่า "ตัวตนที่เข้าใจกันโดยปกติทั่วไป" นั่นคือตัวเอง ตัวตนที่รู้ได้เองว่ากำลังนั่งอยู่ในห้องในวันอันอบอุ่น และกำลังดีใจที่ได้อยู่ตรงนี้ ความมีตัวตนในความหมายนี้คือ จุดที่เรารับรู้ว่าตนเองมีความคิดและความรู้สึกเกิดขึ้นอยู่ ภายใน ความเป็นตัวตนนี้เป็นตัวตนที่เข้าใจกันตามปกติ ไม่ใช่ "อัตตา" หรือสิ่งที่ปกปิดความมีตัวตน เป็นเปลือกที่ ตัวตนสร้างขึ้น เพื่อไม่ให้เกิดความรู้สึกเปลือย อ่อนแอหรือไม่ได้รับการขอมรับ เราใช้ "อัตตา"เพื่อสร้างเอกลักษณ์ หลีกเลี่ยงการถูกปฏิเสธ และสร้างความเชื่อมโยงกับสังคมที่กว้างกว่า ตัวอัตตาใช้สัญลักษณ์เพื่อสร้างความมีระเบียบ จากสรรพสิ่งที่ยุ่งเหยิง โดยเลือกใส่เสื้อผ้าเพื่อแสดงให้รู้ว่าเราไม่ใช่ทั้งสัตรูหรือผู้อ่อนแอ จากจุดนี้เราได้สร้างความ เชื่อมโยง และความสัมพันธ์ที่สร้างสรรค์ ยกตัวอย่างเช่น โดยสวมใส่ MALA ฉันได้แสดงให้โลกรู้ว่าฉันคือชาวพุทธ และหวังว่าคุณคงยอมรับให้ฉันเป็นเพื่อนด้วย ตัวอัตตาสนใจว่าฉันจะถูกมองอย่างไร ความมีตัวตนคือส่วนที่รับรู้และ เข้าใจถึงทางเลือกเหล่านี้และผลลัพธ์ที่ตามมา

หากพูด โดยกว้าง สาสนาพุทธคือการปฏิบัติเพื่อแสวงหาความเป็นอิสระและบรรลุนิพพาน ขณะที่จิตบำบัด ทางด้านตะวันตกคือการรักษาความมีตัวตนที่ได้แตกสลายไป จิตบำบัดไม่ใช่แค่เกี่ยวกับ"อารมณ์ที่เจ็บปวด" <sup>5</sup> เพียง อย่างเดียว แต่ทุกอารมณ์ กัมภีร์ชาวพุทธมักอ้างถึงนิวรณ์ 6: อวิชชา ความยึดติด โทสะ จองหอง ความคิดฟุ้งซ่าน และ มิจฉาทิฐิ ในทางตรงกันข้ามจิตบำบัดทางด้านตะวันตกจะพิจารณรวมไปถึง ความรัก ความวิตกกังวล สมองที่ได้รับ การกระทบกระเทือน ความวิตก การถูกกระคุ้น การควบคุม ความอยากรู้อยากเห็น การปฏิเสธความจริง การแยกตน ออกจากสังคม การปฏิเสธการมีส่วนร่วม สมาธิ ประสาทหลอน แรงผลักดัน การชินชา การงมงาย ความตื่นกลัว โรค กลัวอย่างรุนแรงเกินปกติ ความมีเหตุมีผล การแตกแยก ความสงสัย การ โยกย้าย ความประหลาดใจ และอื่นๆ อีก มากมาย การใช้คำเหล่านี้อธิบาย ไม่ใช่เนื้อหาของความรู้สึก ไม่ว่าจะพอใจหรือไม่ แต่เป็นคุณภาพของความรู้สึก ซึ่ง รวมถึงระดับของอารมณ์ที่รุนแรงและความเหมาะสมของการเกิดและดับของมัน เราต้องการความรู้สึกที่ถูกกระคุ้นเร่ง เร้าอย่างแรง เมื่อเห็นเด็กถูกรถชนต่อหน้าต่อตา เพื่อให้เกิดพละกำลังเพิ่มขึ้นในการยกรถออกจากตัวเด็กนั้น <sup>7</sup>

จากประสบการณ์และจากการอ่าน การแตกสลายของจิต ปรากฏอาการขึ้น 5 ระดับด้วยกัน ระดับแรกคือส่วน ของตัวตนได้แตกสลายลง ไม่สามารถแยกแยะระหว่างตัวเราและไม่ใช่ตัวเราได้ บุคคลนี้ไม่สามารถจะรับรู้ว่าเขาหรือ เธอมีชีวิตอยู่หรือได้ตายไปแล้ว หรือเป็นบุคคลอื่น ประการที่สอง ไม่สามารถเชื่อมโยงความรู้สึกเพื่อรับหรือประมวล ข้อมูลข่าวสาร ซึ่งอาจเกิดจากการบาดเจ็บทางสมองหรือปัญหาเกี่ยวกับความจำระยะสั้น ซึ่งมักพบบ่อยในผู้สูงอายุ ใน ระดับที่สาม ไม่สามารถยอมรับการควบคุม จัดการกับอารมณ หรือไม่สามารถแสดงความรู้สึกได้เหมาะสมกับ สถานการณ์ เธอหรือเขาอาจมีปัญหาด้านการเสพติดสารบางสิ่งบางอย่างรุนแรง หรืออาจเนื่องมาจากตกเหยื่อของ อาชญากรรมหรือเป็นผู้ถูกทำร้ายอย่างรุนแรง จนมีอาการที่ตกจมคิ่งลงในความกลัวที่จะอยู่ตามลำพัง ความโกรธ หรือ ความด้านชาที่เหนี่ยวรั้งเธอเอาไว้ ไม่ให้สามารถที่จะสร้างปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่น การบกพร่องทางความ"รู้สึก" หรือ กวามรู้สึกเศร้าหรือสุข เขาหรือเธออาจมีการปลีกตัวปราสจากความรู้สึก หรือใช้อารมณ์ไปในทางผิด เช่น หัวเราะกับ ความโสกเศร้า ประการที่สี่ เขาไม่สามารถมีความสัมพันธ์ได้ เขาสามารถประเมินความรู้สึกได้ แต่ถูกรบกวนจาก ความคิด หรือความทรงจำที่เจ็บปวด และในที่สุดเลือกที่จะแสดงความรุนแรงหรือฆ่าตัวตาย จิตแตกสลายระยะที่ห้าคือ เมื่อบุคกลไม่สามารถยอมรับปัญหาที่เกิดขึ้นที่ได้กล่าวมาก่อนทั้งสี่ระยะ เกิดความสับสนในบุคลิกซึ่ง ยิ่งใหญ่เกินจริง การหลงใหลในตัวเอง ความหวาดระแวง หรือความรู้สึกไม่ปลอดภัยอย่างรุนแรง ทำให้บุคกลนั้นเกิดการต่อด้านทางโลก แยกตัวเองออกจากกวามเป็นจริง แยกตัวเองออกจากสิ่งแวดล้อม จากผู้อื่น และจากอดีตและอนาคต

ความล้มเหลวในการพยายามที่จะบูรณาการนี้ คือจุดที่คำสอนแบบพุทธเกี่ยวกับอวิชชาและจิตบำบัดของทาง ตะวันตกมาบรรจบกันอย่างชัดเจนที่สุด ถ้าบุคคลนั้นเต็มไปด้วยอวิชชา เขาก็ไม่มีโอกาสที่จะรักษาให้กลับตืนสู่ภาวะ รู้ตัวได้ แม้ว่าสาสนาพุทธไม่ได้เกี่ยวกับสุขภาพจิตโดยตรง แต่ Harve B. Aronson ผู้ที่เป็นทั้งนักจิตบำบัด นักภาษาสาสตร์และครูสอนพุทธสาสนา ได้วิจารณ์ไว้ในหนังสือ Buddhist Practice on Western Ground ว่า "การทำ สมาธิแบบพุทธไม่ได้ใช้เป็นเครื่องมือเพื่อจัดการกับปัญหาทางด้านอารมณ์และระหว่างสองบุคลิกภาพ ซึ่งเกิดจากการ ติดยึดทางอารมณ์" ขนาได้เพิ่มเติมว่า "ความชำนาญที่เกี่ยวข้องกับความสามารถที่จะรักษาความสัมพันธ์ต่างจาก ความสามารถที่จะเพ่งไปที่ลมหายใจ หรือเข้าใจลักษณะความอ่อนโยนในธรรมชาติของความเป็นจริง" อาจารย์ธิเบต ที่มีชื่อเสียง Lama Yeshe ให้ข้อสังเกตว่า "ไม่มีทางเลยที่จะเข้าใจปัญหาทางจิตของตัวเราเอง ถ้าไม่กลายเป็น นักจิตวิทยาเสียเอง" สรุปก็คือว่าเราควรที่จะตระหนักถึงความทุกข์เพื่อที่จะได้รู้ตัวตื่นขึ้น 12

อย่างไรก็ตามการที่ได้อธิบายถึงความเสียหายเหล่านี้ ไม่เหมือนกับได้อธิบายเหตุหรือวิธีรักษา ขณะที่สมอง มนุษย์ได้แยกออกเป็นหลายส่วน ส่วนที่น่าสนใจที่สุดคือ ก้านสมอง the amygdala และกลีบด้านหน้าสมอง ทั้งสาม อย่าง ควบคุมความรู้สึกใต้สำนึกและความรู้สึกตัว ก้านสมองรับผิดชอบทางด้านการหายใจ ความดันเลือดและปฏิกิริยา ต่อสู้หรือหนี มันคือส่วนที่เก่าแก่ที่สุดในสมอง กลีบด้านหน้าสมอง ส่วนด้านหน้าสุดของสมอง รับผิดชอบเกี่ยวกับการ วางแผน ตรรกะ การวางระเบียบ หรือแม้กระทั้งช่วยในเรื่องการกรอกแบบฟอร์มภาษี มันยังสามารถบอกเราว่าตอนนี้ อยู่ที่ไหน กำลังจะไปไหน และจะไปจุดนั้นได้อย่างไร the amygdala ซึ่งอยู่ส่วนกลางสมอง รับผิดชอบด้านความรู้สึก และความจำของความรู้สึกทั้งหมด the amygdala ทำการแปลข้อมูลจากความรู้สึกทั้ง 5 รวมทั้งสัมผัสที่ 6 ของเรา รวมถึงความรับรู้และความรู้สึกซึ่งประกอบเป็นการมีสติ the amygdala ยังรับผิดชอบเกี่ยวกับความจำรวมถึงบทเรียนที่ ได้รับจากประสบการณ์ชีวิต อย่างประสบการณ์ง่ายๆ เช่น "ซุปนี้กลิ่นเหมือนอาหารแมวเก่าๆ ดังนั้นฉันไม่ควรกินมัน" มันคือส่วนนี้ของสมองซึ่งจัดระเบียบความจำออกเป็นหมวดหมู่ : ดี น่าอภิรมย์ มีประโยชน์ต่อชีวิตและ เลว เจ็บปวด หรือเสี่ยงต่อชีวิต

ในผลงาน Deep Survival, Laurence, Gonzales เผยให้เห็นว่าสมองมนุษย์ทำงานอย่างไรในเชิงวิเคราะห์ อารมณ์ และในส่วนของการเป็นอวัยวะภายในส่วนหนึ่ง เมื่อมีการทำงานมากเกิน น้อยเกิน หรือไม่ยอมประสานกัน อันตรายสามารถกลายเป็นความหายนะได้ สำหรับ Gonzales มันมีแรงผลักดัน 2 ชุดด้วยกัน ชุดแรก เราจะหาคำจำกัด ความของความเป็นจริงได้อย่างไร นักบินรบได้รับความสำเร็จโดยใช้กลีบด้านหน้าเพื่อทำตามคำสั่งที่ขัดแย้งกันให้ สำเร็จ แม้ว่าข้างในก้านสมองกำลังบอกว่าอย่านำเครื่องบินขึ้น เมื่อเคยมีประสบการณ์การบินที่สำเร็จ the amyedala

เชื่อมต่อกับประสบการณ์ทางค้านการวิเคราะห์และประสบการณ์ภายในและสรุปเอาว่า "ขั้นตอนการคำเนินการ ลักษณะนี้ นำมาซึ่งผลลัพธ์ที่น่าพอใจ" อย่างไรก็ตาม หากเหตุการณ์การบินเปลี่ยนไปอีกรูปแบบหนึ่ง สมองอาจจะไม่ สามารถเอาชนะความกลัว และนักบินอาจทำเครื่องบินตกได้ แรงผลักดันอันที่สองที่ Gonzales วินิจฉัยก็คือ : เรา สามารถเปลี่ยนแปลงไปพร้อมกับความจริงที่แปรเปลี่ยนไปได้หรือไม่ เขาได้บอกเล่าถึงผู้รอดชีวิตซึ่งรู้ตัวว่าเขาอยู่ใน สถานการณ์ที่ลำบากตั้งแต่แรก แต่แล้วก็ใช้ความรู้ตัวนี้ เพื่อค้นหาช่องทางเพื่อให้ตัวเองอยู่รอด พวกเขาไม่ได้ยัดเยียด ปรากฏการณ์จริงที่เกิดขึ้นตรงหน้าลงไปแผนการเก่าที่เคยคิดไว้อีกต่อไป

ระบบสมองที่ซับซ้อนนี้ขังควบกุมและมีปฏิสัมพันธ์กับระบบสารเกมีของเส้นประสาทด้วยเหมือนกัน ทุกๆ วินาที มันยังส่งฮอร์ โมนหรือสารเกมีไปยังต่อมในร่างกาย และจากต่อมไปยังแขนและขาโดยไม่ต้องคิด ระบบนี้มี อานุภาพมาก แค่ฮอร์ โมนน้ำหนักเพียงไมโครกรัมสามารถเร่งอัตราการเค้นของหัวใจ ลดระดับการหายใจ เปลี่ยนแปลง อุณหภูมิในร่างกาย หรือบอกร่างกายว่าเมื่อไหร่ควรเตรียมพร้อมสำหรับการกินอาหาร การมีเพศสัมพันธ์หรือการนอน ระบบนี้ยังคงทำงาต่อไป ถึงแม้ว่าจิตมีความรู้สึกอยากฆ่าตัวตาย ร่างกายอยู่ในขั้นโคม่า หรือชื่อกจากการบาดเจ็บหลาย แห่ง สมองมนุษย์ได้ถูกสร้างขึ้นเพื่อให้เราอยู่รอด ถึงแม้ว่าจิตใต้สำนึกของเราได้ปิดตัวลงหรือเราประกาศว่าไม่อยากมี ชีวิตอยู่ต่อไปแล้ว เป็นที่น่าสนใจว่าคนไข้ที่เป็นโรคจิตประเภทร้ายแรง ซึ่งมักสับสนกับความเป็นจริงของชีวิต มักจะ ชอบพูดว่า "ฉันต้องตายเพื่อรักษาตัวเองไม่ให้ตาย" 13

นักจิตวิทยาตะวันตกมักจะตั้งเป้าการรักษาไปที่สิ่งที่แตกสลายในตัวตน ไม่ว่าจะที่ร่างกาย ความคิด การรับรู้ อารมณ์ หรือบางส่วนของทุกอย่างรวมกัน ในฐานะที่เป็นนักจิตวิทยาชาวพุทธ Mark Epstein ได้อธิบายไว้ว่า "พวกเรา ส่วนมากทำการบำบัดทางจิตหรือมานั่งสมาธิ เพราะเหตุว่าชีวิตเราถูกจำกัดโดยความรู้สึกที่เราไม่ได้รับรู้ไว้ตลอดเวลา เราแบกรับเอาความรู้สึกผิดที่ผิดทางไว้.... "<sup>14</sup> เหมือนอาจารย์ที่ดี นักจิตบำบัดสามารถช่วยนำทางจิตใจที่ทุกข์ระทม ของเราได้<sup>15</sup> และแยกออกว่าอะไรที่เป็นสิ่งที่ท้าทายเราอยู่ ณ ตอนนี้ อะไรเป็นบาดแผลที่เจ็บปวดจากอดีต อะไรคือการ แตกสลายของตัวตนที่กำลังเกิดขึ้น แต่เรามองไม่เห็นหรือมองข้ามไป พวกเราน่าจะใช้บทสรุปทั้งห้าเพื่อตรวจสอบว่า อะไรสามารถทำให้(ตัวตน หรือจิต)แตกสลายได้บ้าง

บทสรุปข้อที่หนึ่ง คือร่างกายหรือรูปร่าง เมื่อเราต้องทนทุกข์กับความเสียหายจากส่วนใดส่วนหนึ่งของ อวัยวะทำให้เกิดประสาทรับรู้ทั้งห้าของเราเสียหายเสื่อมลง :- Aphasia (ความเสียหายต่อส่วนประมวลความรู้สึกของ สมอง) หรือจากกระดูกสันหลังได้รับความเสียหาย เราจะไม่สามารถ "เห็น" สิ่งรอบตัวเราหรือไปยังสถานที่ๆ เรา ต้องการได้ เราอาจเดินชนกำแพง ไม่ได้ยินเสียงเด็กร้อง ไม่สามารถได้กลิ่นแก็สอันตรายหรือกลิ่นคอกกุหลาบ แม้ว่าเรา สามารถทดแทนได้โดยใช้ความรู้สึกจากอวัยวะอื่นหรือเทคโนโลยีการสื่อสารอื่นๆ แต่ไม่ใช่ว่าคนตาบอดทุกคน สามารถเป็นนักดนตรีที่เก่งกาจได้ บางครั้งความรู้สึกก็อยู่ครบ แต่เป็นการเสียหายของอวัยวะอีกลักษณะหนึ่ง Aphasias มีผลเสียทำให้สมองไม่สามารถเชื่อมโยงอย่างเหมาะสมได้ และยังสามารถบิดเบือนความจำและเวลาได้ด้วย บุคคลคน นี้เป็นเพื่อนฉันหรือคนแปลกหน้า ปีนี้คือปี 1943 หรือ 2011 สิ่งที่ไม่ปะติดปะต่อกันเหล่านี้เห็นได้ชัดแม้แต่เด็กยังดูออก แต่โชคร้ายที่ไม่ใช่โรคประสาททุกประเภทสามารถดูออกได้

บทสรุปต่อไปคืออารมณ์และความรู้สึก เมื่อได้รับความเสียหายในระคับหนึ่ง แม้ว่าคนๆ นั้นจะสามารถรับรู้ สิ่งที่เข้ามากระทบ แต่ไม่สามารถแยกแยะได้ว่าดีหรือเลว เขาจะไร้ความสามารถที่จะใช้อารมณ์ให้เหมาะสมกับโอกาส นี่อาจรวมถึงการไร้ความรู้สึกหรืออารมณ์อันเหมาะสมที่ควรมีต่อสถานการณ์ เช่ยเขาอาจเห็นเด็กเล็กเอามือยื่นเข้าไป ในเปลวไฟโดยที่เขาไม่มีการตอบสนองเลย แต่อาจตื่นตระหนกอย่างแรงเมื่อแมวที่เลี้ยงไว้หลุดออกไปนอกบ้าน เขา อาจไม่สามารถจัดการกับอารมณ์ใดๆได้อย่างถูกต้องเลย และอาจมีความคิดว่าการฆ่าคนไม่ต่างอะไรกับการที่กำลังอ่าน หนังสืออยู่

บทสรุปต่อไปคือการแสดงความคุ้นเคย บทสรุปนี้ทำหน้าที่เพื่อแยกแยะประสบการณ์: บางสิ่งปลอดภัย หรือไม่ปลอดภัย เป็นที่น่ายินดีหรือไม่ คุ้นเคยหรือไม่คุ้นเคย ความเสียหายตรงนี้อาจเป็นไปในลักษณะของการเข้าใจ ผิดว่าแมวคือสุนัขหรืออาจเป็นปัญหาที่ละเอียดอ่อนกว่านี้ก็ได้ ยกตัวอย่างเช่นเด็กที่รอดจากโดนถูกละเมิด ละเลย หรือ จากเหตุการณ์ที่ยุ่งเหยิงอาจพยายามแสวงหาบุคกลหรือความสัมพันธ์ที่คุ้นเคยเพราะเป็นสิ่งที่สามารถคาดเดาได้ ดังนั้น ความรู้สึกถึงภัยอันตรายจะน้อยลง เหตุเพราะจิตใจที่บาดเจ็บไม่สามารถทนต่อการต้องเจอกับสิ่งที่ไม่รู้ที่ไม่สามารถกาดเดาได้และอาจเลวร้ายกว่าประสบการณ์ที่เคยได้รับ หรือสมองส่วนหน้าอาจจะไม่สามารถแสดงความเป็นเหตุเป็น ผลได้ ตัวอย่างเช่นทหารซึ่งรู้สึกผิดที่ไม่สามารถช่วยชีวิตสหายทั้งสามคนของเขาได้ เขาถูกปลดประจำการและกลับ บ้านเพื่อไปพักผ่อน แต่ก็ยังคิดหมกมุ่นอยู่กับสภาวะตื่นตัวแบบเดิม เขาเชื่อและรู้สึกว่าการเคลื่อนไหวที่ไม่ได้คาดเคาไว้ ก่อน อาจกลายเป็นสิ่งคุกกามได้ ไม่เพียงแต่ความกราดเกรี้ยวและความกลัวของเขาเท่านั้นที่ถูกปิดกั้น แต่ความรู้สึก ประจำวันของเขาเช่น ความรักในเพื่อนพ้อง เสียงเพลง และรสชาติอาหารที่ดีๆ ก็ถูกปิดกั้นด้วยเช่นกัน ความสามารถ ทางด้านเข้าถึงการมีเหตุมีผลว่า "ฉันกลับมาบ้านแล้วและฉันก็ปลอดภัยแล้ว" เกิดการลัดวงจรไปหมด

บทสรุปข้อที่สี่คืออำนาจแห่งกรรม เราแต่ละคนเกิดมาจะพบสิ่งที่ถูกกำหนดมาแล้ว เช่นในครอบครัว ไม่ว่าเราจะเป็นแก่สุดหรือเด็กสุด รู้สึกได้รับการทะนุถนอมหรือไม่ก็ตาม เก่งทางด้านภาษาหรือด้านกีฬา ชอบสมาคม หรือชอบอยู่คนเคียว ความเสียหายในที่นี้ก็คือความไม่สามารถที่จะมองเห็นพรสวรรค์ของตัวเองและคึงเอามาใช้ได้ มัน อาจจะเป็นการขาดความสามารถของเราที่จะเล็งเห็นว่า ความล้มเหลวของเรา เช่นการเป็นหนี้สิน ความหลงใหลหรือ ความไม่มั่นคง กำลังสร้างความเจ็บปวดให้แก่ผู้อื่น(ที่รักเรา)อย่างใหญ่หลวง ในกรณีอื่นๆ ที่โลกภายในและภายนอก ถูกแยกออกจากกัน หรือในความรู้สึกขาดหรือบกพร่องอย่างรุนแรง เราอาจจะไร้ความสามารถในการควบคุมแรง กระตุ้นและหันหน้าหาสิ่งเสพติด สำหรับการมีบุคลิกที่เสพติดโดยไม่รู้ตัวนั้น ไม่มีคำว่า "พอ"

บทสรุปข้อที่ห้าคือ กระแสแห่งจิตใต้สำนึก บุคคลที่ประสบกับความเสียหายในระดับนี้ อาจมีสุขภาพดีในแง่ ของร่างกาย ความรู้สึก การรับรู้และสภาวะทางกรรม แต่มักติดอยู่กับประสบการณ์ที่รุนแรงเดิมๆ มันอาจเป็นการบอบ ช้ำทางจิตใจเนื่องจากรอดพ้นจากการถูกข่มขืน สึนามิ แผ่นดินใหว หรือจากอาชญากรรม หากตกอยู่ในสภาพที่เลวร้าย เป็นเวลานานพอ เขาอาจตอบโต้ด้วยพฤติกรรมที่รุนแรงเพื่อรับมือกับสิ่งนี้ ยกตัวอย่างถึงแม้ว่าการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ ของ ชาวอเมริกันพื้นเมืองได้หมดไปก่อนสงครามโลกครั้งที่ 2 อัตราการป่วยทางจิต การว่างงาน สุขภาพเสื่อม การฆ่าตัว ตาย และการติดขา นับว่าอยู่ในระดับสูงสุดเมื่อเปรียบเทียบกับชนกลุ่มอื่น เป็นที่น่าเสร้าที่ความรู้สึก "ไม่สมประกอบ" นี้คือสิ่งสำคัญที่ก่อให้เกิด กลุ่มอันธพาล ลัทธิต่างๆ อาชญากรรมและโสเภณี ความเสียหายนี้ อาจนำไปสู่การแบ่งขั้ว ระหว่าง "ความดีในตนเอง" และ "โลกแห่งความชั่วร้าย" หากการแบ่งขั้วกลายเป็นเรื่องใหญ่โต กลายเป็นความ หลงใหลในตัวเองหรือถูกครอบจำแล้ว มันอาจส่งผลเสียต่อบุคคลในด้านสัมพันธภาพระดับต่างๆ

ระหว่างที่สาสนาพุทธมองบทสรุปข้อที่ห้าว่าเป็นส่วนประกอบในชีวิตจริงของคนเรา การรักษาโดยจิต วิเคราะห์ทางตะวันตกจะสืบว่าการเสียหายนั้นเกิดขึ้นที่ใด น่าเสียคายที่ผลงานของชาวพุทธที่ผ่านมาได้แนะนำการนั่ง สมาธิเพื่อใช้เป็นวิธีที่ก่อให้เกิดความสบายและความสุข สิ่งนั้นอาจเป็นจริงแต่ไม่ว่าจะเป็นงานชิ้นใดก็ตามของชาว พุทธ ที่ปฏิเสธความจริงแห่งความทุกข์ หรือการมีอยู่จริงของพลังงานลบภายในและภายนอกสมควรที่จะถูกตั้งข้อความ สงสัยเป็นอย่างมาก

สาสนาพุทธและจิตบำบัคสามารถส่งเสริมกันและเข้ากันได้ด้วยดี เช่นเดียวกับการทำกายภาพบำบัคสามารถ ฟื้นฟูกวามยืดหยุ่นและกำลังของเข่าที่ได้รับบาดเจ็บ จิตบำบัคแบบตะวันตกสามารถรักษาตัวตนที่แตกสลาย เมื่อเราตื่น ขึ้นและรู้จัก วัฎสงสาร –ความสามารถของมนุษย์ในการล้างเผ่าพันธุ์ เสพติด ค้าสิ่งผิดกฎหมาย และการถูกทอดทิ้งที่มี ผลเสียต่อสตรีหลายยุคสมัย เราในฐานะชุมชนชาวพุทธ ก็ควรที่จะตระหนักว่า เราเองก็สามารถที่จะให้การรักษาเยียวยาทางจิตใจให้กับ ผู้อื่นได้ เช่นเดียวกับการใช้ยารักษากระดูกที่หัก เราจำเป็นต้องให้ยาเพื่อดวงจิต(และตัวตน) ที่แตกสลายด้วยเช่นกัน เรา ต้องสร้างที่ๆ ปลอดภัยสำหรับคนที่จิตใจปกติของเขาได้แตกออกเป็นเสี่ยงๆ เหม่อลอย เคยถูกทำร้ายหรือจิตใจร้อนรุ่ม ราวถูกเผาใหม้โดยปราสจากเชื้อเพลิงก็ตาม ข้าพเจ้าขอสรุปโดยขอมอบบทความที่เมื่ออ่านแล้วจะสามารถนำไปปฏิบัติ ได้จริง หรือใช้เป็นบทความอ้างอิงได้ในเรื่องของสุขภาพจิตและขอจบลงด้วยการอุทิส ส่งความเมตตาไปให้ทุกคนที่มี ทุกข์ หรือได้รู้จักคนอื่นที่มีทุกข์ และทำการเยียวยาคนเหล่านั้นให้พ้นทุกข์โดยถ้วนหน้ากัน

ขอให้ข้าพเจ้ามีความสุข
ขอให้ข้าพเจ้าพ้นจากทุกข์
ขอให้ข้าพเจ้าพ้นจากการถูกกระทำชำเราทั้งภายในและภายนอก
ขอให้ข้าพเจ้าพ้นจากการถูกละเลยทั้งภายในและภายนอก
ขอให้สิ่งมีชีวิตทั้งหลายทั้งปวง
พ่อและแม่ทุกคน
พี่สาว น้องสาว และพี่ชาย น้องชายทุกคน
บุตรสาวและบุตรชายทุกคน
มิตรสหาย คนแปลกหน้าและสัตรูทุกคน
ขอให้เราทั้งหมดได้พบแต่ความสงบและความสุข<sup>16</sup>

### เชิงอรรถ

\_

<sup>1</sup> Thanissaro Bhikku, Buddhist Monastic Code I, Chapter 11, Adhikaraa-samatha 3: มีการตัดสินจากความไม่ปกติ ทางจิตในอดีต ซึ่งเป็นการตัดสินผู้บริสุทธิ์ โดยการกล่าวหาว่าจำเลยวิกลจริตเมื่อเขาก่อเหตุ ดังนั้นจึงไม่ต้องรับผิดชอบ ใดๆ ทั้งสิ้น "คำตัดสินนี้จะถูกต้องในกรณีที่ใช้กับพระภิกษุ ที่ : (1) ไม่สามารถจำสิ่งที่ตนเองทำลงไปขนาดที่วิกลจริต (2) จำความได้แต่ราวกับว่าอยู่ในความฝัน หรือ (3) วิกลจริตพอที่จะเชื่อว่าการกระทำของตนเองเหมาะสมแล้ว ("ข้าพเจ้ากระทำเช่นนั้น เช่นเดียวกับท่าน ข้าพเจ้าสามารถทำได้และท่านก็สามารถทำได้เช่นเดียวกัน) (Cv.IV.6.2)." ดู ที่http://www.accesstoinsight.org/lib/authors/thanissaro/bmc1/bmc1.ch11.html, extracted on December 26, 2010.

<sup>2</sup> Kim Insoo Berg นักบำบัคทางครอบครัวชาวเกาหลีได้สังเกตเห็นว่า ขณะนี้ชาวอเมริกันทำ โทษบุตรหลาน โดยการกัก บริเวณให้อยู่ในบ้าน และห่างจากเพื่อนฝูง ชาวเกาหลีมีวิธีทำ โทษ โดยการ ไล่ให้ออกจากบ้าน และห่างไปจากความ ใกล้ชิคของครอบครัวตัวเอง ดูที่ Harvey B. Aronson, Buddhist Practice on Western Ground: Reconciling East Ideals with Western Psychology (Shambhala, Boston and London, 2004), p. 19.

<sup>3</sup> เกี่ยวกับการสนทนาที่ยอคเยี่ยมเกี่ยวกับความหมายของคำว่า ตนเอง อัตตา และคำอื่นๆ ที่ใช้ในลักษณะเคียวกัน ดูที่ Harvey B. Aronson's chapter "Ego, Ego on the Wall: What Is Ego After All?," in his *Buddhist Practice on Western Ground – Reconciling Eastern Ideals and Western Psychology*, Shambhala, Boston, 2004, pp. 64-90. Aronson เป็น นักบำบัดทางจิต เป็นนักเรียนที่มีหลายครู ที่ถือปฏิบัติตามธรรมเนียมประเพณีของเถรวาท และของทิเบต รวมทั้งครู จาก Dawn Mountain Tibetan Temple of Houston, Texas ในบรรดาผลงานอันยอดเยี่ยมหลายชิ้น ที่เกี่ยวกับชาวพุทธ

และแง่มุมของชาวตะวันตก ที่มีต่อภาวะป่วยทางจิต งานของ Aronson แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจอย่างลึกซึ้งและ ละเอียดอ่อนในคำจำกัดความต่างๆ และตัวบริบทในเชิงวัฒนธรรม อีกทั้งยังรวมเอาข้อความที่โดดเด่นหลายเรื่องที่ บันทึกจากประสบการณ์ที่เขาได้เก็บเกี่ยวมาตลอด 30 ปีที่อยู่ในชุมชนชาวพุทธที่เป็นชาวเอเชียและชาวตะวันตก 4 ชาวตะวันตกหลายคนอาจไม่ตระหนักว่าในสาสนาพุทธคำว่า "จิต" มีความหมายรวมถึง "ใจ" ด้วย เมื่อเรานั่งสมาธิ เราจะตั้งจิตไปที่ความนึกคิดและความรู้สึก ซึ่งไม่เกี่ยวข้องกับการวิเคราะห์ระบบของสมองหรือการระงับอารมณ์ เช่นเดียวกับคำว่า Bodhicitta ที่มักแปลเป็น "จิตที่รู้แจ้ง" อาจแปลว่า "ใจที่รู้แจ้ง" ด้วยเช่นกัน

5 Lama Yeshe, Becoming Your Own Therapist, Lama Thubten Zopa Rinpoche, 2003, p. 6.

6 Lama Yeshe, 2003 p. 8.

7 เป็นที่น่าสนใจว่าอารมณ์เป็นสิ่งสากลที่อยู่เหนือวัฒนธรรม ผู้เชี่ยวชาญได้ระบุถึงอากัปกิริยา 66 อย่างที่ได้รับการ ตีความเช่นเคียวกัน โดยไม่คำนึงถึงวัฒนธรรมของผู้เฝ้ามอง นี่คือผลงานของ Desmond Morris, *Body Talk*, ที่กล่าวอยู่ ในผลงานของ Gavin de Becker, *The Gift of Fear and Other Survival Signals that Protect Us from Violence*, Dell, 1997, p. 108.

8 คำจำกัดความที่ดีที่สุดของคำว่า "การเสพติด" ที่ข้าพเจ้าได้เคยเห็น คือ การเสพติดไม่ใช่การกระทำแต่เป็นการ ตอบสนองจากความรู้สึกในแง่ลบที่เพิ่มขึ้น จากงานของ Venerable Chonyi Taylor ชื่อ Enough! A Buddhist Approach to Finding Release from Addictive Patterns, Snow Lion Publications, Ithica, New York, 2010, pp. 6-7, อธิบายเอาไว้ ว่า "โรคหวาดกลัวเป็นความเคยชินที่คอยครอบงำตัวเรา หากข้าพเจ้ากลัวแมงมุม ความกลัวนั้นจะถูกจุดชนวนขึ้นเมื่อ เราเห็นตัวแมงมุม หรือแม้แต่คิดว่าเราได้เห็นแมงมุม ความเคยชินนั้นรุนแรงมากพอที่จะทำให้ข้าพเจ้าตอบสนองไป โดยที่ยังไม่มั่นใจว่า รูปร่างที่เห็นนั้นเป็นแมงมุมจริง หรือเพียงแค่กระจุกด้ายสีดำ การเสพติดอย่างรุนแรงนั้นก็คล้าย โรคหวาดกลัว เมื่อเราเกิดความกลัว ความเครียด หรือความโมโห สิ่งเหล่านั้นย่อมต้องการการผ่อนคลาย ด้วยสารเสพ ติดหรือปฏิกิริยาที่เสพติด ความต้องการนั้นรุนแรงมากเสียจนเราได้ตกไปอยู่ในภาวการณ์กระทำที่เสพติด โดยที่เรายัง ไม่ทันได้รับรู้ถึงสิ่งเร้าที่เข้ามาจุดชนวนตั้งแต่แรก

9 Harvey B. Aronson, 2004, p. 193.

10 Harvey B. Aronson, 2004, p. 196.

11 Lama Yeshe, 2003, p. 83.

12 เป็นที่น่าสนใจที่นักจิตวิทยาผู้ยิ่งใหญ่ Freud ในที่สุดก็ยอมรับว่า ความอดกลั้นไม่จำเป็นต้องนำไปสู่ความวิตกกังวล แต่ความวิตกกังวลนั่นเองที่นำไปสู่ความอดกลั้น ดูที่ David Loy, Lack and Transcendence: The Problem of Death and Life in Psychotherapy, Existentialism, and Buddhism, Humanity Books, an imprint of Prometheus Books, Amherst, New York, 1996, p. 3.

13 Loy, 1996, p. XX.

14 Mark Epstein, M.D., Going to Pieces Without Falling Apart – A Buddhist Perspective on Wholeness, Lessons from Meditation and Psychotherapy, Broadway Books, New York, p. 103.

15 Epstein, 1998, p. 110.

Gui Hsiang Shih

เมื่อเปรียบเทียบสังคมซึ่งศาสนาพุทธเจริญรุ่งเรื่อง เช่น จีน ธิเบต เกาหลี ญี่ปุ่น เวียดนาม ศรีลังกา ไทย และพม่า แม่ชีใน ประเทศได้หวันจะ โดดเด่นกว่าที่อื่น แม่ชีได้หวันช่วยส่งเสริมความเจริญด้านวัฒนธรรม การศึกษา การกุศล การพัฒนา สังคม การแพร่กระจายพุทธธรรม และ Transmission of the Sangha เป็นอย่างมาก เหตุผลของความสำเร็จของแม่ชี พุทธชาวได้หวันจึงเป็นประเด็นที่น่าสนใจ แน่นอนว่าเราไม่สามารถกล่าวได้ว่าประเทศได้หวันมีแม่ชีที่ฉลาดเป็น จำนวนมากกว่าในประเทศอื่นๆ บทความนี้จะบรรยายถึงปรากฎการณ์นี้ ว่ามีสาเหตุมาจากสภาพทางสังคมที่เกื้อกูลใน เรื่องนี้ หรือเนื่องมาจากสภาพแวดล้อมที่เออำนวยในแวดวงศาสนาพทธการเข้าถึงความเป็นอิสระที่เท่าเทียมกัน

ในประเทศได้หวัน ชายและหญิงมีโอกาสในเรื่องการศึกษาอย่างเท่าเทียม ซึ่งเป็นสาเหตุที่ช่วยให้สตรีไม่ถูก กำหนดให้ทำงานที่เกี่ยวกับภายในครัวเรือนเท่านั้น อกาสที่เท่าเทียมในด้านการศึกษาเป็นพื้นฐานสำคัญสำหรับหญิง ชาวได้หวันที่สามารถใช้ชีวิตที่ไม่ต้องพึ่งพาผู้อื่นและสามารถกำหนดวิถีชีวิตตามความสนใจของตนเอง นี่เป็นสิ่งสำคัญ ที่ช่วยให้สถานภาพของหญิงชาวได้หวันสามารถพัฒนาได้ดีในทุกๆด้าน อย่างไรก็ตาม สภาพแวดล้อมที่เอื้ออำนวยใน แวดวงของสาสนาพุทธเป็นปัจจัยที่สำคัญที่สุดในการส่งเสริมการพัฒนาความเป็นผู้นำและสถานภาพพิเศษของแม่ชี ชาวได้หวัน

ประเด็นข้อที่หนึ่ง Sutra ที่เป็นที่นิยมมากที่สุดคือ มหายานสูตร Vimalakiri Sutra และ Lotus Sutra ซึ่งเน้น ความเท่าเทียมกันระหว่างชายและหญิง Sutra ที่เป็นที่นิยมอีกเล่มในได้หวันคือ Sitigaba Sutra ซึ่งส่งเสริมค่านิยมใน สตรี เรื่องที่น่าประทับใจจาก Sutra เล่มนี้กล่าวถึงพระโพธิสัตว์ Sitigaba ซึ่งเคยเป็นพราหมณ์หญิงมาก่อน มารดาของ เธอถูกส่งไปนรกหลังจากที่เสียชีวิต เธอจึงขอให้พระพุทธเจ้าช่วยมารดาของเธอให้รอดพ้น และเธอได้สาบานว่าจะ พยายามอย่รางที่สุดในการปลดทุกข์ของเหล่าสรรพสัตว์เพื่อให้มารดาของเธอได้รับความสุขสูงสุด นอกจากเรื่องราว ใน Sitigaba Sutra แล้ว พระโพธิสัตยว์ที่มีความเมตตาปาฏิหารย์ในประวัติศาสตร์ของศาสนาพุทธจีนคือ Avalokitesvara ซึ่งมีร่างเป็นหญิง สิ่งเหล่านี้ช่วยส่งผลดีให้กับสตรีในกล่มชาวจีนพุทธ

ปัจจัยอีกข้อหนึ่งที่ช่วยส่งเสริมความเป็นผู้นำของแม่ชีพุทธในได้หวันคือ A Lineage ของศิลสำหรับภิกษุณี เมื่อสตรีได้เปลี่ยนสถานภาพเป็นภิกษุณี เธอจะได้รับการยอมรับของสถานภาพใหม่ ซึ่งช่วยให้เธอมีความมั่นใจใน ตนเองมากขึ้นในการฝึกปฏิบัติธรรมและการสอน สิ่งนี้ช่วยส่งผลให้เธอสามารถพัฒนาบทบาทการเป็นผู้นำและผู้ริเริ่ม งานในด้านต่างๆ

ท้ายที่สุด การที่พระสงฆ์คนสำคัญสนับสนุนแม่ชีในได้หวันมีผลสำคัญอย่างยิ่ง เพราะถึงแม้ปัจจัยต่างๆที่ กล่าวข้างต้นจะมีพร้อม หากไม่มีการสนับสนุนที่มาจากพระคนสำคัญในภูมิภาค การที่แม่ชีจะได้รับความนิยมในสังคม ได้หวันคงเป็นไปได้ยาก เป็นเรื่องโชคดีที่พระซึ่งมีอิทธิพลในได้หวันเป็นผู้มีจิตใจกว้างขวางและสนับสนุนความเท่า เทียมของหญิงชาย สิ่งนี้มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาคุณภาพความเป็นผู้นำของแม่ชีในได้หวัน

## การประยุกต์ใช้ The Four Reasonable Respectful Rules ที่ไม่เหมาะสม

ผู้นำขินชุน เป็นปราชญ์และผู้นำในประวัติศาสตร์พุทธจีนที่สนับสนุนแม่ชีเป็นอย่างยิ่ง จากการศึกษาวิจัย อย่างละเอียดใน Eight Weighty Rules สำหรับแม่ชี ผู้นำขินชุนได้สรุปว่ากฎเกณฑ์เหล่านี้แท้จริงแล้วได้พัฒนามาจาก The Four Reasonable Respectful Rules ที่กำหนดขึ้นโดยพระสาวกสงฆ์คนสำคัญหลังจากที่พระพุทธเจ้าได้เข้าสู่พระ นิพพานไปไม่นานา กฎเกณฑ์เหล่านั้นคือ

- 1. แม่ชี่ต้องได้รับการบวชทั้งในแบบกิกษุและภิกษุณี
- 2. แม่ชีควรได้รับคำสอนและการเกี่ยวเข็ญจากพระสงฆ์ทุกครึ่งเดือน
- 3. แม่ชีไม่ควรจัด Summer Retreat ห่างใกลจากสงฆ์
- 4. แม่ชีควรเปิดเผยความผิดของตนทั้งต่อหน้ากลุ่มพระสงฆ์และภิกษณีหลังจาก Summer Retreat

การที่พุทธศาสนามีกฎเกณฑ์สี่ข้อนี้เนื่องมาจากการแบ่งแยกทางเพศที่ไม่ให้โอกาสเท่าเทียมกับสตรีในอินเดีย ในสมัยโบราณ ผู้หญิงมีฐานะที่ต่ำต้อยในสังคมและไม่มีโอกาสในด้านการศึกษา ส่งผลให้ผู้หญิงไม่สามารถอ่านหรือ เขียนได้ ไม่มีความรู้หรือทักษะในด้านการจัดการ และกลายเป็นผู้ที่มีอารมณ์ไม่แน่นอน หากไม่ได้รับการช่วยเหลือ จากพระสงฆ์ การสร้างวิถีทางธรรมที่บริสุทธิ์ในวัดอาจเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ยากสำหรับผู้หญิง จึงไม่น่าแปลกใจที่ พระพุทธเจ้าตัดสินใจให้สาวกสงฆ์เป็นผู้ช่วยเหลือแม่ชี จากการที่แม่ชีได้รับความช่วยเหลือจากสงฆ์ เธอจึงควรที่จะ แสดงความเการพนับถือต่อสงฆ์

ในสมัยนั้น เป็นเรื่องธรรมคาที่สงฆ์จะสั่งให้แม่ชีประพฤติตัวอย่างสงบและเรียบร้อย ในสมัยที่พระพุทธเจ้ายัง มีชีวิตอยู่ ความสำเร็จของแม่ชีคนสำคัญได้รับการลงบันทึกในธรรมสูตรต่างๆ ความสำเร็จเหล่านี้ได้รับการสนับสนุน และส่งเสริมจากพระพุทธเจ้าและBhikkhuni Sangha แต่อย่างไรก็ตาม ในฤดูร้อนหลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ ในการ ประชุมนัดหมายแรก Mahakashyapa บังคับให้ Ananda บอกสำนึกผิดต่อหน้าพระสงฆ์จำนวน 500 รูป เนื่องจากการ ยอมรับป้าของตนชื่อ Mahaprajapati และหญิงอีกหลายคนให้เป็นศิษย์สาวกของพระพุทธองค์ หลังจากที่พระพุทธเจ้า ปรินิพพาน บรรดาสงฆ์ทั้งหลายได้ยกเลิกสถานภาพของแม่ชีเหล่านี้ ราวกับว่า Ananda เป็นผู้ให้การสนับสนุนให้แม่ชี มีโอกาสเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของ Buddhist Sanga

ผู้นำยินชุนกล่าววว่า การที่พระพุทธเจ้าลังเลที่จะยอมรับคำร้องของ Mahaprajapati โดยทันทีนั้นเนื่องมาจาก การที่พระองค์ต้องการคิดไตร่ตรองเรื่องที่สำคัญมากเช่นนี้ด้วยตนเอง ผู้นำยินชุนยังได้กล่าวต่อไปว่า ถึงแม้ Ananda จะ ช่วย Mahaprajapati อ้อนวอนขอจากพระพุทธเจ้า จริงๆแล้วพระพุทธองค์ซึ่งเป็นผู้ชาญฉลาดที่สุดในโลกนี้เป็นผู้ ตัดสินใจยอมรับให้ผู้หญิงสามารถเป็นส่วนหนึ่งของ sangha ได้ ท่านทำเช่นนี้เพราะความตระหนักว่าหญิงมีโอกาสที่ จะบรรลุจุดหมายของการปฏิบัติธรรมทางพุทธศาสนาได้เท่าเทียมกับชาย ผู้หญิงจึงควรได้เป็นสมาชิกของ Buddhist Sangha เพราะมีคุณสมบัตรเช่นเดียวกับผู้ชาย

เมื่อไม่มีพระสาสดาคอยให้การสนับสนุนแม่ชี พระสงฆ์ฝ่ายอนุรักษ์นิยมจึงใช้อำนาจกดดันให้ Ananda กลายเป็นแพะรับบาปอย่างรวดเร็ว และเริ่มต่อด้านการรวมชีใน Sangha เหตุการณ์นี้เป็นเครื่องบ่งชี้ที่ชัดเจนถึงการ ต่อด้านการขอมรับสตรีอย่างต่อเนื่องในแกนนำของพระสงฆ์ฝ่ายอนุรักษ์นิยมในสมัยนั้น ที่ไม่ต้องการเปลี่ยนแปลงค วาวมคิดอกติทางเพสในจิตใจของคนธรรมดาในสังคมอินเดียในยุคนั้น การบังคับให้ Ananda รับผิดที่ช่วยเหลือ Mahaprajapati เป็นเพียงขั้นตอนแรกเท่านั้น ในขั้นตอนที่สองพระสงฆ์อนุรักษ์นิยมเปลี่ยน The Four Reasonable

Respectful Rules ให้เป็น Eight Weighty Rules ที่เข้มงวดและอนุญาติให้พระสงฆ์มีอำนาจเด็ดขาดเหนือแม่ชี แม่ชีถูก
กีดกันและถูกระงับไม่ให้มีปากเสียงใดๆ เมื่อไม่ได้รับการอุปถัมภ์ จึงเป็นเรื่องยากที่จะหาแม่ชีที่โดดเด่นได้ หรือแม้แต่
แม่ชีที่สามารถรับบทบาทสำคัญใน sangha เหตุการณ์เหล่านี้เกิดขึ้นตรงกับความต้องการของสงฆ์ฝ่ายอนุรักษ์ลัทธิ
มหายานเช่น Mahasanghika และ Sammittiya ไม่ได้นำ Eight Weighty Rules มาใช้ และยังคงเก็บรักษา The Four
Reasonable Respectful Rules Sutra ที่กล่าวถึงคุณภาพของผู้หญิงกลับได้รับความนิยมและยอมรับอย่างกว้างขวาง ตาม
ประเพณีเหล่านี้ ผู้คนมีความคิดแนวเสรีนิยมความเสมอภาคหญิงชายและพระสงฆ์เองก็ให้ความเคารพแก่แม่ชีมากขึ้น

กฎระเบียบ 4 ข้อใหม่ที่เพิ่มขึ้นให้คำสั่งอนุรักษ์นิยมของลัทธิเถรวาทคือ

- 1. พระภิกษุณีที่ได้รับการบวชแม้กระทั่งร้อยปีก่อนหน้า จะต้องทักทายและให้ความเคารพต่อพระสงฆ์ที่เพิ่ง บวช
- 2. พระภิกษุณีต้องไม่ให้ร้ายต่อสงฆ์
- 3. พระภิกษุณีต้องไม่ต่อว่าความผิดของสงฆ์ในทางใดๆ
- 4. บทลงโทษสำหรับการละเมิดกฎระเบียบข้างต้นจะต้องถูกำหนดขึ้นทุกครึ่งเดือนจากกลุ่มพระสงฆ์และแม่ชี

### โอกาสที่เท่าเทียมกันที่ Dharma Drum

ในปีค.ศ. 2000 ในการประชุมสันติภาพโลกซึ่งจัดขึ้นโดย Assembly Hall ของสมัชชาสหประชาชาติ มี ผู้เข้าร่วมซึ่งเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้นำทางศาสนาจากทั่วโลก พระเชนเยน ซึ่งเป็นผู้ก่อตั้ง Dharma Drum Mountain ใค้กล่าวกับผู้นำทางศาสนาว่า หากมีคำสอนบางข้อที่สวนทางกับความสงลสุขและความสามัคคีของคน เรา ควรต้องตรวจสอบและศึกษาหลักคำสอนเหล่านี้และเห็นด้วยกับวิธีการที่เหมาะสม หรือคำอธิบายที่ช่วยสนับสนุน สันติภาพโลกและความสามัคคี

จากการที่ได้เป็นแม่ชีสาวกรุ่นแรกของพระเชนเขน ดิฉันได้รับประโยชน์อย่างมากจากความใจกว้างและ มุมมองที่ให้ความเท่าเทียมต่อสาวกชายหญิง ฉันยังได้เห็นวิธีการที่พระเชนเยนได้ให้ความเสมอภาคทางเพษในการ ฝึกอบรมสาวกของพระองค์ เริ่มต้นตั้งแต่การสร้าง Sangha ที่ Dharma Drum หน้าที่ในชีวิตประจำวันได้รับการเปลี่ยน เวรรับผิดชอบจากเหล่าสาวกชายหญิงโดยไม่ต่างกัน นอกจากเรื่องหน้าที่ในชีวิตประจำวันแล้ว สิษย์ชีและพระต่าง ได้รับโอกาสเท่าเทียมกันในเรื่องของการศึกษาทางธรรมและการฝึกสมาธิ นอกจากนี้ เขายังมีการแบ่งหน้าที่ในด้านการ บริหารงานวัดอย่างเท่าเทียม

ความตั้งใจของพระเชนเยนสะท้อนความเชื่อของเขาในความเสมอภาคระหว่างหญิงชายในบทบัญญัติของ การเลือกตั้งประธานในอนาคตของ Dharma Drum Mountain โดยเฉพาะอย่างยิ่งประธานเจ้าอาวาสควรได้รับเลือกผ่าน ขั้นตอนการดำเนินการของพระสงฆ์และแม่ชีผู้ทรงคุณวุฒิจากทั้งภายในและภายนอก Dharma Drum Mountain Sangha ท่านไม่ได้กล่าวว่าประธานเจ้าอาวาสของ Dharma Drum Mountain ควรได้รับเลือกตั้งเฉพาะจากพระสงฆ์หรือสาวก ชาย

องค์กรทางพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลในไต้หวันอีกแห่งหนึ่งคือ Buddha's Light Mountain (Fo Guang Shan) องค์กรนี้ได้อุปถัมภ์แม่ชีที่โดดเด่นจำนวนมากที่สอน ทำงาน และให้บริการในต่างสาขา และพื้นที่ทางภูมิศาสตร์ พระภิกษุชินยุน ผู้ก่อตั้งยังได้ส่งเสริมความเสมอภาคหญิงชายในหมู่ลูกศิษย์ ซึ่งส่งผลให้สร้างภิกษุณีที่โดดเด่นเป็น จำนวนมากในองค์กรนี้ นอกจากนี้ ยังมีพระภิกษุหลายท่านที่สนับสนุนแม่ชีในได้หวัน การสนับสนุนและชี้แนะของ พวกเขาส่งผลคือย่างมากในการนำไปสู่การพัฒนาความเป็นผู้นำในหมู่แม่ชีของได้หวัน

## การแก้ไขภาพลวง การลบล้างอุปสรรค

ในโลกขุคโลกาภิวัฒน์ การแผ่กระจายคำสอนของพระพุทธศาสดาได้เกิดขึ้นอย่างกว้างไกลแบบที่ไม่เคยมีมา ก่อน บรรคาประเทศตะวันตกที่พัฒนาอย่างสูง มีบทบาทหลบักในการแพร่ธรรมคำสอนในขุคปัจจะบัน พุทธศาสนา ได้รับการติดฉลากที่บิดเบือนว่าล้าหลังในเรื่องความเสมอภาคหญิงชาย พวกเราในฐานะสาวกของพระพุทธเจ้า ควร มุ่งมั่นที่จะแบกรับภาระหน้าที่ในการแก้ไขภาพลวงเหล่านี้ และลบล้างอุปสรรคในการแพร่พุทธธรรมในโลกนี้

ขอให้โรงเรียนของพุทธศาสนาทุกแห่งช่วยฟื้นฟู The Lineage of Bhiksuni Precepts

ขอให้พระสงฆ์และแม่ชีได้รับพรในการปฏิบัติตามพุทธธรรมด้วยความนับถือซึ่งกันและกัน ร่วมมือกัน ใน สภาพแวดล้อมที่เอื้ออำนวยประโยชน์ต่อกัน

ขอให้ความพยายามทั้งหลายของพระสงฆ์และแม่ชีช่วยแพร่กระจายพุทธธรรมที่แท้จริงไปสู่ทุกมุมของโลก ใบนี้

# การประชุมนานาชาติศากยธิดาครั้งที่ ๑๒ เรื่อง พุทธสาวิกา กรุงเทพฯ

12 - 18 มิถุนายน 2554

"มรรคาสู่การหลุดพ้น"

อัตชีวประวัติ

ดร.เชฟเวอรินา แองเจลโลวา บาลาบาโนวา สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาโทสาขาจีนศึกษา และระดับปริญญาเอก สาขาวรรณคดีจีน จากมหาวิทยาลัยโซเฟีย โตเกียว เธอเป็นชาวฮังกาเรียน ปัจจุบันทำการศึกษาวิจัยเพิ่มเติมอยู่ที่สถาบัน ปรัชญาและวรรณคดี ใชนิก้า กรุงไทเป งานค้นคว้าของเธอเกี่ยวกับบทบาททางสังคมของแม่ชีในพุทธศาสนา และ นักบวชสตรีของลัทธิเต๋าในยคกลางของจีน

ลิช่า บาแทกเกลีย เป็นนักศึกษาระดับปริญญาเอก ภาควิชาสาสนา มหาวิทยาลัยแวนเคอร์บิล (รัฐเทนเนสซี ประเทศ สหรัฐอเมริกา) ในขณะเคียวกันก็มีตำแหน่งเป็นหัวหน้าคณะผู้สอนวิชาสาสนา และเป็นผู้ช่วยนักวิจัยที่สูนย์การศึกษา ด้านสาสนาและวัฒนธรรมที่มหาวิทยาลัยแวนเคอร์บิล ลิซามีความสนใจใน ปัญหาเกี่ยวกับระเบียบแบบแผนของสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ปัญหาของการนำคำวิพากษ์วิจารณ์วัฒนธรรมของสตรีชาวตะวันตกมาใช้กับวัฒนธรรมและสาสนา อื่นที่ไม่ได้เป็นตะวันตก

สุสมิตา บารัว เติบโตขึ้นท่ามกลางชนกลุ่มน้อยที่ถูกกีดกันในการนับถือศาสนาพุทธ ในเมืองกัลกัตตา ประเทศอินเคีย ก่อนจะโยกย้ายถิ่นฐานสู่ประเทศสหรัฐอเมริกาในปีพ.ศ. ๒๕๒๘ (ค.ศ. 1985) นับตั้งแต่เธอได้อยู่ในสังคมที่มีอิสระใน การนับถือศาสนา เธอก็ได้เริ่มต้นปฏิบัติธรรม และน้อมนำพุทธศาสนาเข้าสู่ชีวิตเธออย่างจริงจัง สุสมิตา สำเร็จปริญญา โทค้านภูมิศาสตร์ และค้านการวางผังเมืองและภูมิภาค ความปรารถนาที่จะทำความเข้าใจในตนเอง นำพาเธอให้ค้นหา เส้นทางชีวิตที่แตกต่างไปจากเดิม เธอเป็นนักปฏิบัติธรรม, เป็นนักเคลื่อนไหวในโลกไซเบอร์, เป็นนักปาฐกฉา, เป็น นักเชื่อมโยงเครือข่ายสังคม, และตั้งใจจริงจังในการปลุกเร้าเพื่อนมนุษย์ให้เข้าถึงสัจธรรม, ทั้งระดับท้องถิ่นและ นานาชาติ เธออุทิศชีวิตในการเผยแผ่ธรรมะเพื่อความหลุดพ้นซึ่งจะนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงสังคมโลกผ่านงานเขียน, การประชุมเชิงปฏิบัติการ, และงานในแขนงต่างๆ ผ่านความคิดสร้างสรรค์ของเธอ

#### ดร. Eun-su Cho

เคยเป็นผู้ช่วยศาสตราจารย์ ภาควิชาภาษาและวัฒนธรรมเอเซีย ที่มหาวิทยาลัยมิชิแกน (รัฐมิชิแกน ประเทศ สหรัฐอเมริกา) ก่อนที่จะรับตำแหน่ง รองศาสตราจารย์ภาควิชาปรัชญา ที่มหาวิทยาลัยแห่งชาติโซล (ประเทศเกาหลีใต้) เธอสำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัยแคลิฟอร์เนีย เบิร์กลี่ย์ ประเทศสหรัฐอเมริกาในปี พ.ศ. ๒๕๔๐ (ค.ศ. 1997) บทความอันหลากหลายของเธอที่ได้รับการตีพิมพ์มีตั้งแต่ พุทธอภิธรรมของอินเดีย ไปจนถึง แนวคิดและ ประวัติศาสตร์ของพุทธศาสนาในเกาหลี นอกจากนี้เธอยังเป็นบรรณาธิการให้กับบทประพันธ์ระดับแนวหน้าที่เขียน โดยแม่ชีชาวเกาหลี ซึ่งงานประพันธ์เหล่านั้นจะได้รับการตีพิมพ์โดยสำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยแห่งรัฐนิวยอร์ค ผลงาน สำคัญอีกชิ้นหนึ่งของเธอนั้น เป็นงานแปลร่วมกับ จอห์น เจอเกนเช่น (John Jorgensen) งานแปลของเธอชิ้นนี้มีชื่อว่า

"จิกจิ – หนทางสายสำคัญที่นำสู่แก่นของจิต" (Jikji: The Essential Passages Directly Pointing at the Essence of the Mind)

ดร. Karma Tashi Choedron เป็นแม่ชีชาวมาเลเชีย ในสำนักพุทธธิเบต เธอได้รับการบวชเป็นสามเณรีจาก Khenchen Thrangu Rinpoche เธอสำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอกสาขาสิ่งแวดล้อม และทรัพยากรศึกษา จาก มหาวิทยาลัยมหิดล และได้ทำงานด้านการอนุรักษ์มาเกือบสิบปี ได้ประสานงานให้กับโครงการพัฒนาสังคม/การดำรง ชีพ ของสำนักงานโครงการพัฒนาแห่งสหประชาชาติ หรือ ยูเอ็นดีพี (UNDP) และ กองทุนสิ่งแวดล้อมโลก (Global Environment Facility – GEF) เป็นผู้ประเมินระดับความสำคัญของการอนุรักษ์ และยังได้ใช้ความรู้ความเชี่ยวชาญใน งานอนุรักษ์ในประเทศมาเลเซีย และอินโดนีเซีย นอกจากเธอเป็นอาสาสมัครที่ทำงานเกี่ยวข้องกับสัตว์แล้ว เธอก็ยัง ปฏิบัติภาวนาไปด้วยในเวลาเดียวกัน และยังได้ตีพิมพ์หนังสือสองเล่ม เขียนบทความหลากหลายมากมาย ซึ่งล้วน เกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์ระดับชุมชนท้องถิ่นทางตะวันออกเฉียงใต้ของรัฐปะหัง ประเทศมาเลเซีย

ดร. เอเดรียน คอคแรน สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอก สาขาปรัชญา จากมหาวิทยาลัยฮาวาย ที่ Manoa ในปีพ.ศ. ๒๕๔๒ (ค.ศ. 1999) เคยเป็นรองศาสตราจารย์ที่วิทยาลัยทรานส์แปซิฟิก-ฮาวาย ในโฮโนลูลู ปัจจุบันสอนอยู่ที่วิทยาลัย Green River Community ในรัฐโอเรกอน ประเทศสหรัฐอเมริกา บทความของเธอที่ชื่อว่า "การสอนวัฒนธรรม ตะวันตกให้กับนักเรียนที่ไม่ใช่ชาวตะวันตก – คุณค่าความเป็นตะวันตกที่ควรได้รับการพิจารณาในสังคมโลก" ("Teaching Non-Western Students about Western Culture: Western Values Considered in a Global context") ได้รับการติพิมพ์ในวารสารออนไลน์สำหรับงานวิจัยของครู-อาจารย์ ที่ชื่อว่า "เน็ตเวิร์ก"

ใดแอนน่า กัสเซน เคยทำงานเป็นนักวิจัยกิตติมศักดิ์ ที่สถาบัน Monash Asia มหาวิทยาลัย Monash (เมืองเมลเบิร์น) และเริ่มต้นศึกษาระดับปริญูญาเอก เมื่อปีค.ศ. 2005 เธอใช้ชีวิตส่วนใหญ่อยู่ในอินเคียในทศวรรษ 80 สำเร็จปริญูญาโท ด้านประวัติศาสตร์ทิเบต จากมหาวิทยาลัย ลาโทรป (La Trobe) ปัจจุบันเป็นผู้อำนวยการศูนย์ศากยเมลเบิร์น ซึ่งเป็น ศูนย์ธรรมะพุทธทิเบตตามแนวของ HH Sakya Trizin ในเมลเบิร์น

Tenzin Dadon (Sonam Wangmo) เป็นสามเฉร็จากประเทศภูฎาน ที่ได้ฝึกฝนปฏิบัติอยู่ที่สำนักพุทธทิเบต ปัจจุบันเธอ อยู่ชั้นปีสุดท้ายของการศึกษาปริญญาโทสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา ที่มหาวิทยาลัยเคลี ประเทศอินเคีย Sonam Wangmo บวชเป็นแม่ชีตั้งแต่อายุ 16 ปี ใช้ชีวิตอยู่ในสถาบัน Jamyang Choling ใน Gharoh ธรัมศาลาตอนล่าง รัฐหิมาจัลประเทศ ในอินเคีย ถึง 13 ปี เพื่อเรียนรู้พุทธปรัชญา, ภาษาทิเบต, และวรรณคดี เธอได้เข้าร่วมการประชุมศากยธิดาในฐานะผู้ นำเสนอรายการ, ผู้แปล, และผู้อำนวยความสะดวกในการประชุมตั้งแต่ปีค.ศ. 1997 รวมทั้งสิ้นถึง 17 ครั้ง

Ranjani de Silva เป็นสมาชิกผู้ก่อตั้งศากยธิดา สมาคมพุทธสาวิกานานาชาติ ดำรงตำแหน่งนายกสมาคมระหว่างปี ค.ศ. 1995 ถึง 2002 เธอมีส่วนร่วมอย่างแข็งขันในการส่งเสริมการสงเคราะห์สตรีชาวพุทธนับตั้งแต่ปี ค.ศ. 1987 นอกจากนั้นยังได้ประสานงานให้เกิดการบวชในขั้นสูงเพื่อสืบสายการบวชอย่างสมบูรณ์ของแม่ชีในศรีลังกา ในปีค.ศ. 2000 เธอได้ก่อตั้งสูนย์การฝึกอบรมและปฏิบัติธรรมศากยธิตาบริเวณชานเมืองโคลอมโบ เพื่อเป็นสูนย์ฝึกอบรมและให้ การศึกษาแก่แม่ชี

กิกษุณี Dhammananda (ดร. Su cô Nguyên Huong) เกิดในประเทศเวียดนาม เธอได้เข้าบรรพชาครั้งแรกในปี ก.ศ. 1994 ใน Thien Lam Te (นิกายเซน) จากนั้นได้เดินทางไปยังประเทศพม่าเพื่อฝึกปฏิบัติและศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับ หลักธรรมคำสอนของพุทธเถรวาทจนได้รับปริญญาตรีสาขาพุทธธรรมจากมหาวิทยาลัยการศาสนาพุทธเถรวาท นานาชาติ เธอได้รับการบวชเป็นภิกษุณีสายเถรวาทใน Anuradhapura ประเทศศรีลังกา และสำเร็จการศึกษาระดับ ปริญญาเอกสาขาพุทธศาสตร์ศึกษาในปี ค.ศ. 2008 จากบัณฑิตศึกษา สถาบันบาลี และพุทธศาสตร์ศึกษา มหาวิทยาลัย Kelaniya ปัจจุบันเธอปฏิบัติธรรมและสอนพุทธศาสนาอยู่ในประเทศออสเตรเลีย

ภิกษุณี Dhammananda (ดร.ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์) สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัย Magadha เมือง Bodhgaya ประเทศอินเดีย ในอดีตเคยเป็นอาจารย์สอนปรัชญาที่มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์อยู่หลายปี ปัจจุบันเธออุทิศ ตนเพื่อการฝึกอบรมคณะแม่ชีที่วัดทรงธรรมกัลยาณี และดำเนินงานเพื่อสืบทอดการบวชภิกษุณีในประเทศไทย

โมนิก้า ลินเบิร์ก เฟาก์ เป็นนักสังคมมานุษยวิทยา เป็นอาจารย์ เป็นนักวิจัย และเป็นผู้อำนวยการการศึกษาของศูนย์ การศึกษาเอเซียตะวันออก และเอเซียตะวันออกเฉียงใต้ มหาวิทยาลัย Lund ประเทศสวีเดน หัวข้องานวิจัยที่เธอสนใจ นั้นได้แก่บทบาททางเพศ, พุทธศาสนา, ภัยภิบัติอันเกิดจากมนุษย์, และการศึกษาและการเปลี่ยนแปลงทางสังคมใน เอเซียตะวันออกเฉียงใต้ ทุนศึกษาวิจัยของเธอรวมขอบเขตไปถึงการทำงานภาคสนามทั่วประเทศไทย เธอได้ตีพิมพ์ ผลงานชื่อ "Making Fields of Merit: Buddhist Female Ascetics and Gendered Orders in Thailand" และอีกหลายๆ บทความในหัวข้อที่เกี่ยวกับบทบาททางเพศ, พุทธศาสนา, และการเปลี่ยนแปลงทางศาสนา ปัจจุบันเธอกำลังตีพิมพ์ บทความที่อยู่บนพื้นฐานของการค้นพบในโครงการวิจัยซึ่งได้รับทุนสนับสนุนจากสภาวิจัยของสวีเดน ในหัวข้อ บทบาททางเพศ และบทบาทของพุทธศาสนาในกระบวนการฟื้นฟูบรรเทาทุกข์หลังภัยพิบัติจากสึนามิในประเทศไทย เมื่อปี ค.ศ. 2004 เช่น "การฟื้นฟูบรรเทาทุกข์ และการปฏิบัติธรรมของพุทธศาสนิกชน ภายหลังจากเหตุการสึนามิใน ภาคใต้ของประเทศไทย" ศาสนา (2010: 2)

โรแซน ฟรีส เป็นผู้เชี่ยวชาญอาวุโสด้านการค้าระหว่างประเทศ ของกระทรวงเกษตร สหรัฐฯ และทำงานให้กับรัฐบาล สหรัฐฯ มานานกว่า 20 ปี เธอ ได้จัดสัมมนาเกี่ยวกับการสร้างศักยภาพทางการค้าในด้านการควบคุมความปลอดภัยใน อาหาร และสิทธิขององค์การค้าโลกให้กับรัฐบาลกัมพูชา, อียิปต์, คาซัคสถาน, และเวียดนาม โรแซนแตกฉานใน ภาษาจีน และ ได้รับแต่งตั้งให้ทำหน้าที่ผู้ช่วยทูตด้านการเกษตร ประจำอยู่ที่กรุงปักกิ่ง ประเทศจีน ระหว่างนั้นก็ได้ ศึกษาระดับมหาบัณฑิตด้านปรัชญาจีนที่มหาวิทยาลัยแห่งชาติได้หวัน เธอประกาศตนเป็นพุทธมามกะต่อภิกษุณี Tian Yi ที่ประเทศใต้หวันในปี ค.ศ. 1979 เธอได้นำเสนองานเขียนเกี่ยวกับการกำเนิดของนักบวชสตรีในประเทศจีนในการ ประชุมต่างๆ รวมทั้งการประชุมนานาชาติศากยธิดา, สมาคมศาสนาของสหรัฐอเมริกา, และการประชุมฮัมบูร์ก (Hamburg Congress) ในปี ค.ศ. 2007

ดร. เฮมม่า กูนนาทิลเลค สำเร็จการศึกษาปริญญาเอกจากคณะตะวันออกและแอฟริกันศึกษา มหาวิทยาลัยลอนคอน ใน ปี ค.ศ. 1974 ดร.เฮมม่าเป็นอาจารย์อาวุโสของมหาวิทยาลัย Kelaniya ประเทศศรีลังกา จนถึงปี ค.ศ. 1989 หลังจากนั้น เธอได้รับตำแหน่งเป็นผู้เชี่ยวชาญด้านการพัฒนาและบทบาททางเพศของสำนักงานโครงการพัฒนาแห่งสหประชาชาติ (UNDP) และกองทุนสหประชาชาติเพื่อการพัฒนาสตรี (UNIFEM) นครนิวยอร์ค, สำนักงานโครงการพัฒนาแห่ง สหประชาชาติ (UNDP ประเทศกัมพูชา) และในฐานะที่ปรึกษาของสถาบันพุทธศาสตร์ ประเทศกัมพูชา เธอเป็น

สมาชิกผู้ก่อตั้งกลุ่ม "เสียงสตรี" ซึ่งเป็นกลุ่มสนับสนุนสิทธิสตรีกลุ่มแรกในประเทศศรีลังกา และเป็นผู้ร่วมก่อตั้ง ศูนย์วิจัยของสตรี ในประเทศศรีลังกาอีกด้วย

บอนนา เดฟโวร่า ฮาเบอร์แมน เดินทางกลับคืนสู่ประเทศอิสราเอลในปี ค.ศ. 2004 หลังจากสำเร็จการศึกษาจาก มหาวิทยาลัยสาร์วาร์ด และ มหาวิทยาลัยแบรนไดซ์ รัฐแมสซาชูเซตส์ ประเทศสหรัฐอเมริกา เธอได้ก่อตั้งและ อำนวยการสถาบัน Mistabra สำหรับ "Jewish Textual Activism" นอกจากนั้นเธอยังได้สอนหนังสือและทำงานวิจัยที่ มหาวิทยาลัยฮิบบรู และยังได้เป็นผู้ริเริ่มการเปลี่ยนแปลงสำหรับสตรีชาวอิสราเอลเพื่อให้ได้มีโอกาสทำงานเพื่อ สาธารณะ และสามารถเป็นผู้นำทางศาสนาได้ ซึ่งกลุ่มการเคลื่อนไหวนี้มีชื่อว่า "Women of the Wall" ปัจจุบันเธอเป็น ทั้งนักเคลื่อนไหว นักวิชาการอยู่ในกรุงเยรูซาเริ่ม และเป็นผู้อำนวยการร่วมของโครงการโรงมหรสพท้องถิ่น Israeli-Palestinian และเธอมีผลงานการเขียนหนังสือหลายเล่ม เช่น Blood and Ink: Feminism Liberating Judaism และ Israel Spirit Matters: Inspiring Zionism from Jewish Sources

แอนนา ฮาลาลฟอฟ เป็นอาจารย์ของภาควิชาการเมืองและสังคม และเป็นหนึ่งในคณะนักวิจัยของคณะที่ปรึกษาหลัก ด้านความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาและวัฒนธรรม (เอเซีย-แปซิฟิก) ของ UNESCO ที่มหาวิทยาลัย Monash ประเทศ ออสเตรเลีย

- ดร. Hsiao-Lan Hu เป็นผู้ช่วยศาสตราจารย์ของภาควิชาศาสนศึกษาและสตรี และบทบาทของสตรีศึกษา ณ มหาวิทยาลัย Detroit Mercy เธอสำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอก
- ดร. Tomomi Ito สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัย Australian National โดยทำปริญญานิพนธ์เรื่อง "Buddhist debates" ในสตวรรษที่ 20 ของประเทศไทย โดยมุ่งเน้นไปที่การนำเสนอความเห็นของ "ท่านพุทธทาสภิกขุ" ปัจจุบันเธอสอนวิชาเอเซียอาคเนย์ศึกษา อยู่ที่มหาวิทยาลัยโกเบ ประเทศญี่ปุ่น งานวิจัยของเธอมุ่งเน้นไปที่การ เปลี่ยนแปลงสถานภาพของพุทธสาวิกา ในกรณีที่ไม่สามารถรักษาสถานถาพของนักบวชต่อไปได้ในสังคมปัจจุบัน ของไทย

Jayanta (Shirley Johannesen) เป็นนักปฏิบัติอิสระนิกายเถรวาทสายวัดป่า เธอสอนในฐานะอุบาสิกาของคณะ "Abhayagiri Lay Ministers" เธอเป็นผู้ก่อตั้งและเป็นประธานคนปัจจุบันของศากยธิดา ประเทศแคนาดา

Jong-in Kim มหาวิทยาลัย Kyung Hee, เวทีการประชุม อุบาสก-อุบาสิกา

Napakadol Kittisenee จบการศึกษาระดับปริญญาตรี (เกียรตินิยม) สาขา ไทย บาลี และสันสกฤต จากมหาวิทยาลัย ศิลปากร จังหวัดนครปฐม ประเทศไทย ปัจจุบันกำลังศึกษาระดับปริญญา โทด้านมานุษยวิทยา ที่ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ กรุงเทพฯ ในขณะเดียวกันก็ได้ทำงานวิจัยที่สถาบันเอเซียตะวันออกศึกษา ที่ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และเป็นอาจารย์สอนหนังสืออยู่ที่มหาวิทยาลัย Meanchey ในศรีโสภณ จังหวัด Banteay Meanchey (กัมพูชา) นอกจากนี้ยังเป็นหนึ่งในคณะนักวิจัยของศูนย์ภูมิภาคด้านสังคมศาสตร์ และการพัฒนาอย่างยั่งขึ้น (RCSD) สังกัดคณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ โดยทำงานวิจัยเรื่อง การจาริกแสวงบุญ และความเคลื่อนไหว

ในโลกของศาสนาในกัมพูชาหลังปีค.ศ. 1979

Yuchen Li มีตำแหน่งเป็นผู้ช่วยศาสตราจารย์ของภาควิชาวรรณคดีจีน ที่มหาวิทยาลัย National Tsing Hua ประเทศ ได้หวัน เธอสนใจทำวิจัยในเรื่องที่เกี่ยวกับปัญหาบทบาททางเพศในศาสนศึกษา, วรรณคดีในพุทธศาสนา, และนว นิยายจีนที่เกี่ยวเนื่องกับศาสนา เธอเป็นผู้ประพันธ์หนังสือชื่อ Tadai da Biquiuni (Bhiks.un.is ของราชวงศ์ Tang) และ Cooking and Religious Practice และเป็นบรรณาธิการของ Women and Religion: An Interdisciplinary Perspective (Funu yu zongjiao: Kualingyu de shiye)

ดร. Thich Nu Tri Lien (Nguyen Thi Tuyet) สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาเอกสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา และ ปริญญา เอกสาขาจิตวิทยา จากมหาวิทยาลัยเคลี ปัจจุบันเธอเป็นนักวิจัยร่วมในภาควิชาพุทธศาสตร์ศึกษา ณ มหาวิทยาลัยเคลี

Rujing Mao เป็นนักศึกษาปริญญาเอกที่ มหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย

อาอิโกะ มิชูโนะ ได้ใช้ชีวิตทั้งชีวิตของเธอในสภาพแวดล้อมของนักปฏิบัติธรรมชาวพุทธ เธอเป็นสมาชิกของ Zaike Bukkyo Kokoro no Kai (The Heart of the Lotus นานาชาติ) ซึ่งเป็นสมากมนักปฏิบัติธรรมชาวพุทธที่ถือกำเนิดจาก ประเทศญี่ปุ่น ถึงแม้ว่าเธอจะเกิดและเติบโตในประเทศญี่ปุ่น แต่เธอก็ได้ใช้ชีวิตนักเรียนมัธยมศึกษาตอนปลาย และ เป็นนักศึกษามหาวิทยาลัยในประเทศสหรัฐอเมริกา จบการศึกษาปริญญาตรีสาขาศิลปศาสตร์ จากมหาวิทยาลัยศิลป ศาสตร์ในเมืองฟิลาเดลเฟีย เมื่อปี ค.ศ. 2002 เป็นหนึ่งในคณะเจ้าหน้าที่ผู้อำนวยความสะดวกในศูนย์ Essential Lay Buddhism Study ในกรุงโตเกียว ประเทศญี่ปุ่น มาตั้งแต่ปีค.ศ. 2004 เธอกลับไปศึกษาต่อในสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา ณ มหาวิทยาลัยโทโย เธอมีความสนใจเป็นพิเศษในเรื่องการพิจารณาบทบาทของสตรีในพุทธศาสนา และแนวคิดเชิงพุทธได้สะท้อนความจริงในทุกแง่มมของชีวิตได้อย่างไร

Wasfia Nazreen เป็นหนึ่งในคณะนักเขียนอาวุโสของ The Weekend Independent in Dhaka และเป็นนักวิจัยของ องค์การ CARE บังคลาเทศ เธอยังเป็นผู้ประสานงานพิเศษสำหรับ Independent World Report และผู้อำนวยการ แห่งชาติของ Students for a Free Tibet ประจำบังคลาเทศ ปัจจุบันเธอเป็นนักศึกษาทางใกลของ Samye Ling College ประเทศสก็อตแลนด์

Thich Nu Tinh Nguyen เป็นรองประธานของ Bikkhuni Affairs ในกรมสังฆะแห่งพุทธเวียดนาม

ดร. Thich Nu Nhu Nguyet จบการศึกษาระดับปริญญาเอกจากภาควิชาพุทธศาสตร์ศึกษา มหาวิทยาลัยเคลี ประเทศ อินเดีย ด้วยงานวิจัยเรื่องจุดเริ่มต้นและการพัฒนาของสังฆะภิกษุณีในเวียดนาม ปัจจุบันเธอเป็นสมาชิกของ คณะกรรมการกิจการต่างประเทศ ของสังฆะภิกษุณีเวียดนาม นอกจากนั้นเธอยังเป็นรองเลขาธิการทั่วไปของ คณะกรรมการวางแผนการประชุมของเวียดนาม สำหรับการประชุมนานาชาติศากยธิดา ครั้งที่ ๑๑ เธอสอนธรรมะ ให้กับกลุ่มอุบาสก อุบาสิกา ตามวัดต่างๆ ทั้งในเวียดนามและต่างประเทศ ความสนใจของเธอยังรวมไปถึงการศึกษาใน เรื่องของสตรีชาวพทธและความเท่าเทียมกันทางเพศ

Tenzin Palmo ใช้เวลา 18 ปีในการบำเพ็ญเพียรอยู่ในเขต Lahaul อันห่างใกลแถบเทือกเขาหิมาลัย เธอเดินทางสู่ ประเทศฮ่องกงในปี ค.ศ. 1973 เพื่อบวชเป็นภิกษุณี และเป็นผู้ก่อตั้ง Dongyu Gatsal Ling ซึ่งเป็นวัดสำหรับการฝึก Togdenmas (โยคีสตรี) ใกล้กับชุมชนของ Tashi Jong ในตอนเหนือของประเทศอินเคีย เรื่องราวของเธอได้รับการ บันทึกอยู่ใน (หนังสือ) ชื่อ A Cave in the Snow นอกจากนี้เธอยังเป็นผู้แต่งหนังสือ Reflections on A Mountain Lake: Teachings on Practical Buddhism

ชูชาน เพมโบรก ทำงานเป็นนักจิตบำบัด ผู้ก่อตั้ง และครูผู้แนะแนวการปฏิบัติของ Insight Meditation of Ventura เธอ เริ่มต้นฝึกสมาธิตั้งแต่ ค.ศ. 1986 และ ได้ศึกษากับอาจารย์หลายท่านในสายเถรวาท รวมทั้ง Ayya Khema ซูซานเป็นผู้ ก่อตั้งและเป็นประธานสมาคมภิกษุณี รวมทั้งเป็นหัวหน้าบรรณาธิการนิตยสารของสมาคมที่ชื่อว่า Present การก่อตั้ง องค์กรเพื่อสนับสนุนนักบวชสตรีสายเถรวาทนี้เป็นวิถีแห่งความกตัญญูที่เธอมีต่อ Ayya Khema และเป็นที่ระลึกใน ความทรงจำของเธอ

Kustiani Kalis Sambikala graduated with a B.A. in Buddhist Studies from Syailendra Buddhist College, Indonesia, where she was the member of the Theravada Buddhist Youth Association called PATRIA. She completed an M.A. in Buddhist Studies at the Postgraduate of Pali and Buddhist Studies, University of Kelaniya, Sri Lanka, in 2008. She is currently doing an M.Phil in Buddhist Studies at the University of Kelaniya.

Kustiani Kalis Sambikala สำเร็จการศึกษาปริญญาตรีสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา จากวิทยาลัยพุทธศาสนา Syailendra ประเทศอินโคนีเซีย เคยปืนสมาชิกสมาคมยุวพุทธสายเถรวาทที่เรียกว่า PATRIA เธอสำเร็จปริญญาศิลปศาสตรมหา บัณฑิตสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา จากบัณฑิตวิทยาลัยบาลีและพุทธศาสตร์ศึกษา มหาวิทยาลัย Kelaniya ประเทศศรีลังกา เมื่อปีค.ศ.2008 ปัจจุบันเธอกำลังศึกษาต่อระดับมหาบัณฑิตในสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา มหาวิทยาลัย Kelaniya

หูแอลเลน เชมมีคอสกี้ MA, ATR-BC, LCPC เป็นศิลปินที่ได้รับทะเบียนและใบรับรองให้เป็นนักศิลปะบำบัด และ ได้รับใบอนุญาตเป็นผู้เชี่ยวชาญในการให้คำปรึกษา อีกทั้งยังมีตำแหน่งเป็นผู้ช่วยรองศาสตราจารย์ของสถาบันศิลปะ ชิคาโก เธอเป็นสมาชิกของ Spiritual Directors International และเป็นสมาชิกของ Lakeside Buddha Sangha ในเมือง เอฟแวนสตัน รัฐอิลลินอยส์

Zhen Yuan Shi สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาโท และปริญญาเอกสาขาพุทธศาสตร์ศึกษา จากวิทยาลัยพุทธศาสนา นานาชาติ ประเทศไทย ปัจจุบันเธอสอนหนังสือและเป็นผู้อำนวยการของฝ่ายธุรการที่วิทยาลัย รวมทั้งยังเป็นประธาน ของสมาคมสวัสดิการชาวพุทธ Than Hsiang ในประเทศมาเลเซีย เธอเป็นผู้แต่งหนังสือชื่อ การช่วยเหลือของท่าน Fang Lian ที่มีต่อการพัฒนาการศึกษาของชาวพุทธในรัฐปีนัง ประเทศมาเลเซีย (Venerable Fang Lian's Contribution towards the Development of Buddhist Education in Penang, Malaysia.)

Guo Cheen Shih เป็นนักปฏิบัติธรรมที่ได้ปฏิบัติตามแนวทางของพุทธอย่างใคร่ครวญลึกซึ้งมายาวนานกว่า 20 ปี เธอ ได้เขียนหนังสือ แปล และได้นำเสนอการฝึกสมาธิโดยการฟังอย่างตั้งใจ เปิดใจรับฟังเสียงแห่งความเงียบ เข้าถึงปัญญา และความกรุณาที่มีอยู่ภายใน ได้ยินเสียงของความทุกข์ที่มีอยู่ในโลก เพื่อจะได้ยื่นมือให้ความช่วยเหลือ โดยการฝึกฝน ทักษะนี้ผ่านเทคนิคการปฏิบัติของเธอ เธอ ได้เป็นกลจักรสำคัญในการเริ่มคำเนินการ โครงการ Charter for Compassion ในเมืองซีแอตเติล และ ได้ช่วยก่อตั้ง Compassionate Seattle: It's Up to Us เป็นการริเริ่มซึ่งสภาประจำเมืองซีแอตเติล และนายกเทศมนตรี ได้ร่วมลงนามประกาศให้เมืองซีแอตเติลเป็นเมืองแห่งน้ำใจแห่งแรก คาเรน อาร์มสตรอง และ บุคคลผู้มีชื่อเสียงท่านอื่นๆ ได้มาเยี่ยมชมเป็นการส่วนตัว และ ได้ขอมรับว่าซีแอตเติลเป็นเมืองแห่งน้ำใจแห่งแรกของ โลก

Guo Chii Shi ใค้รับการศึกษาอบรมที่ Dharma Drum Mountain ในประเทศไต้หวัน

Guo Hsiang Shih บวชเมื่อปีค.ศ. 1980 ไม่นานหลังจากจบการศึกษาสาขาภาษาอังกฤษ จากมหาวิทยาลัย Soochow ประเทศได้หวัน เธอทำงานเป็นล่ามแปลสำเนียงได้หวันให้กับผู้ก่อตั้ง Dharma Drum Mountain ซึ่งก็คือ ภิกษุ Shengyen อยู่ถึง 23 ปี และบรรยายธรรมได้ถึง 3 ภาษาทั้งในประเทศได้หวัน และต่างประเทศอยู่บ่อยครั้ง เธอให้ความสำคัญ ในเรื่องการสร้างสันติสุขผ่านการร่วมแรงร่วมใจกันระหว่างศาสนาทั้งหลายที่ปรากฏอยู่ในวัฒนธรรมอันแตกต่างกัน และมีความอาทรในการปรับปรุงสภาวะความเป็นอยู่ของพุทธสาวิกาทั่วโลก

Venita Tanusuwito เป็นสมาชิกที่ยังคงเคลื่อนใหวให้กับกลุ่มสตรีชาวพุทธอินโดนีเซีย และเป็นหัวหน้าแผนก การศึกษาในองค์กรแห่งนี้ เธอมีความสนใจในหัวข้อที่ว่าทำอย่างไรจึงจะให้การศึกษาที่ดีที่สุด และเปิดโอกาสให้กับ ยุวสตรีชาวพุทธให้มากขึ้น ซึ่งจะทำให้ยุวชนสตรีเหล่านั้นสามารถประสบความสำเร็จยิ่งขึ้นในชุมชน เธอยังทำงาน ให้กับ Tzu Chi Buddhist Compassion Relief สาขาประเทศอินโดนีเซีย ในฐานะทันตแพทย์ เธอทำงานในคลินิคหลาย แห่ง รวมทั้งโรงพยาบาล Tzu Chi ในกรุงจาการ์ต้า

เอมม่า ทอมมาลิน เป็นอาจารย์อาวุโสสาขาศาสนศึกษา ภาควิชาเทววิทยา และศาสนศึกษา ณ มหาวิทยาลัยลีคส์ ประเทศอังกฤษ ในขณะเดียวกันเธอก็เป็นผู้ช่วยนักวิจัยให้กับ DfD ในด้านศาสนา และ โครงการความร่วมมือพัฒนา และวิจัย

คร. Karma Lekshe Tsomo เป็นรองศาสตราจารย์ในภาควิชาเทววิทยา และศาสนศึกษา ณ มหาวิทยาลัยซานคิเอโก ซึ่งเธอสอนวิชาพุทธศาสตร์ ศาสนาโลก และศาสนาและจริยศาสตร์เปรียบเทียบ เธอศึกษาพุทธศาสนาใน Dharamsala ประเทศอินเคีย อยู่ 15 ปี ได้รับปริญญาเอกสาขาวิชาปรัชญาจากมหาวิทยาลัยฮาวาย ที่ Manoa โดยทำงานวิจัยเกี่ยวกับ ความตาย และความเป็นเอกลักษณ์ในประเทศจีน และทิเบต เธอเป็นผู้ก่อตั้งและเคยเป็นประธานของศากยธิดา สมาคม สตรีชาวพุทธนานาชาติ และเป็นผู้อำนวยการของมูลนิธิ Jamyang ซึ่งริเริ่มเรื่องการจัดหาโอกาสทางการศึกษาให้กับ สตรีในประเทศที่กำลังพัฒนา

ดร. มาเรีย โดมินิก้า หว่อง O.P. เป็นรองศาสตราจารย์สาขาวิชาศาสนาของโลก ที่ มหาวิทยาลัย แชมมิเนท โฮโนลูลู เธอสำเร็จการศึกษาระดับปริญูญาเอกจากมหาวิทยาลัย Creation Spirituality ในปีค.ศ. 2000 ด้วยปริญูญานิพนธ์ที่ชื่อว่า "The Gastronomics of Learning From Each Other: Parallels in Spiritual Practices." เธอได้ฝึกปฏิบัติทั้งทางพุทธและ คริสต์ มาตั้งแต่ปีค.ศ. 1986 และ ได้ทำงานเพื่อสร้างความสมานฉันท์ระหว่างผู้นับถือศาสนานิกายต่างๆ อย่างไม่หยุดยั้ง

ดร. บาบาร่า ไรท์ เป็นนักจิตวิทยาคลีนิค และผู้ประพันธ์หนังสือชื่อ "Metta: The Map, The Formula, The Equations." เธอได้รับปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัย United States International ได้มีส่วนร่วม และเป็นรองศาสตราจารย์ ณ Fuller Seminary, มหาวิทยาลัยเปปเปอร์ไคน์, และมหาวิทยาลัยแคลิฟอร์เนีย เออร์ไวน์ เธอเป็นสตรีท่านแรกที่เป็นหัวหน้า คณะทำงานในโรงพยาบาลที่รับรักษาเฉพาะทางจิตเวช ฝึกปฏิบัติธรรมะมามากกว่า 30 ปี และเป็นนักเรียนของท่าน Thanissaro Bhikkhu มาเป็นระยะเวลา 13 ปี เธอผสมผสานหลักทางพุทธศาสนา เวชศาสตร์รักษา และการบำบัดเพื่อลด ความเครียด และนำมาใช้ในการรักษาของเธอ ตลอดระยะเวลา 8 ปีที่ผ่านมา เธอได้ใช้ Metta Map ในวิทยาลัย โรงพยาบาล โรงเรียน และการรักษาตามแนวทางของเธอเอง เมื่อไม่นานมานี้เธอได้สอนวิธีการระงับความขัดแย้งและ การลดความเครียดนี้ให้แก่บัณฑิตวิทยาลัยจำนวน 12 แห่งในประเทศอินเดีย

ดร. Hyangsoon Yi เป็นรองศาสตราจารย์สาขาวรรณคดีเปรียบเทียบ และเป็นผู้อำนวยการของโครงการภาษาและ วรรณคดีเกาหลี ณ มหาวิทยาลัยจอร์เจีย เธอสำเร็จการศึกษาปริญญาเอกสาขาวิชาภาษาอังกฤษ (วิชาโทภาพยนตร์ ศึกษา) มหาวิทยาลัยแห่งรัฐเพนซิลวาเนีย หนังสือของเธอที่ชื่อ Piguni wa Han'guk munhak (นักบวชสตรีในพุทธศาสนา และวรรณคดีเกาหลี) ได้รับการคัดเลือกจากสถาบันวิทยาศาสตร์เกาหลี ให้เป็นหนังสือเรียนที่ดีเด่นแห่งปีค.ศ. 2009 เธอยังเป็นผู้ประพันธ์ร่วมของหนังสือชื่อ Welcome to Korean! เธอมีผลงานตีพิมพ์อันหลากหลายในวรรณคดี เกาหลีและภาพยนตร์ และประวัติศาสตร์ของนักบวชสตรีชาวพุทธในเกาหลี

Ayakova Zhargal Dondokova Luda เป็นหัวหน้างานประชาสัมพันธ์ของสถาบันเกษตรกรรมแห่งรัฐ Buryat ใน สาธารณรัฐ Buryatia สหพันธรัฐรัสเซีย